
ODG ECE1 - Culture générale – Antiquité  
 
 

 1 

ECE 1 ODG - CULTURE GENERALE – ANTIQUITE  
 

LIVRET DE TEXTES  
 
 
I- DES MYTHES COSMOGONIQUES A LA CONDITION HUMAINE 
 
TEXTE N° 1 : Epopée de Gilgamesh, vers 2300 avt JC [Outa-Napishtim à Gilgamesh :]  
 

«  …  
il existe une plante comme l'épine elle pousse au fond des eaux  
son épine te piquera les mains  
comme fait la rose  
si tes mains arrachent cette plante  
tu trouveras la vie éternelle. "  

Lorsque Gilgamesh entend ces paroles  
il ouvre le conduit  
qui rejoint les eaux profondes  
il attache de lourdes pierres à ses pieds  
et descend au fond des eaux  
où il voit la plante.  
Il prend la plante qui lui pique les mains  
il délie les lourdes pierres de ses pieds  
il sort du fond de la mer  
sur le rivage.  
Gilgamesh dit à Our-Shanabi le batelier:  
" Our-Shanabi  
cette plante est une plante merveilleuse  
l'homme avec elle peut retrouver  
la force et la vie  
je vais l'emporter avec moi  
à Ourouk aux remparts.  
Je la partagerai avec les gens  
leur en ferai manger  
son nom sera: " le vieillard retrouvant sa jeunesse "  
Moi-même j'en mangerai à la fin de mes jours  
pour que ma jeunesse me revienne "  

Le serpent dérobe la plante  

Gilgamesh voit un puits d'eau fraîche  
il descend pour se baigner un serpent sent l'odeur de la plante il se glisse, dérobe la plante et à 
l'instant perd sa vieille peau.  
Gilgamesh s'assoit et pleure...  
 
 



ODG ECE1 - Culture générale – Antiquité  
 
 

 2 

TEXTE N° 2 : Hésiode, VIIIe siècle avt J.-C., La Théogonie 
 
HÉSIODE (~ VIIIe-~VIIe s.) Encyclopédia Universalis :  
 Petit paysan béotien de la fin du VIIIe siècle avant J.-C., contemporain de la première 
vague de colonisation qui pousse les Grecs à chercher de nouvelles terres, Hésiode d'Ascra, 
poète, théologien, prophète, se situe à la jointure de deux mondes et de deux systèmes de 
pensée.  
→  Par la Théogonie qui prolonge une condition poétique et religieuse plus archaïque 
que l'épopée d'Homère, Hésiode est le témoin privilégié d'une forme de pensée mythique 
qui obéit à une logique de la fable différente de celle du monde moderne.  
→ Par Les Travaux et les jours, au contraire, il fait figure de précurseur de Solon (né à 
Athènes vers 640 av. J.-C. et mort sur l'île de Chypre vers 558 av. J.-C., homme d'État, 
législateur et poète athénien, souvent considéré comme ayant instauré la démocratie à 
Athènes, il fait partie des Sept Sages de la Grèce dans la liste la plus ancienne donnée par 
Platon). Hésiode le théologien, qui raconte l'avènement de la souveraineté de Zeus et 
développe le mythe des races dans la Théogonie, cède la place à un laboureur qui parle 
de dettes, de faim amère, qui invective les puissants de la Béotie et tonne contre les rois 
voraces. C'est déjà la perspective de la cité, avec ses conflits, ses angoisses et ses 
promesses à peine entrevues. 
 
1 Chantons, en commençant, les Muses Héliconiennes qui possèdent l'Hélicon, la 
montagne grande et divine ; tantôt, autour de la fontaine aux eaux sombres  et de l'autel du 
puissant fils de Cronos, de leurs pieds délicats, elles dansent; tantôt, après avoir baigné leur 
corps frêle dans les eaux du Permesse ou de l'Hippocrène ou du divin Olmée, au sommet de 
l'Hélicon, elles forment des chœurs jolis, ravissants, et leurs pieds voltigent. Puis, elles s'en 
vont, enveloppées d'une épaisse brume ; dans la nuit, elles s'avancent, faisant entendre leurs 
voix très belles et chantant Zeus qui tient l'égide, la vénérable Héra d'Argos qui marche 
chaussée de souliers d'or, la fille de Zeus qui tient l'égide, Athéna aux yeux étincelants, 
Phébus-Apollon ainsi qu'Artémis qui lance les traits, et Poséidon qui embrasse la terre et 
ébranle le sol, et Thémis la vénérable, Aphrodite aux yeux vifs, Hébé couronnée d'or et la 
belle Dioné, Létô et Japet et Cronos à l'esprit retors, Aurore et le grand Soleil et la Lune 
brillante, la Terre et le vaste Océan et la Nuit ténébreuse, enfin la race sacrée des autres 
Immortels qui vivent toujours. Ces Muses, un jour, apprirent un beau chant à Hésiode, tandis 
qu'il faisait paître ses moutons, au pied de l'Hélicon divin ; voici les paroles que 
m'adressèrent, tout d'abord, ces déesses, Muses de l'Olympe, les filles de Zeus qui tient 
l'égide : « Pâtres, qui passez les nuits dans les champs, opprobres des êtres, qui n'êtes que 
ventres, nous savons dire beaucoup de contes imaginaires, semblables à la vérité ; mais nous 
savons, quand il nous plaît, faire entendre aussi des réalités. » Voilà ce que dirent les filles, 
aux paroles justes, du grand Zeus, et elles me donnèrent un sceptre superbe, coupé dans un 
olivier aux pousses nombreuses ; puis elles m'inspirèrent un chant merveilleux, pour célébrer 
l'avenir et le passé, et elles m'exhortèrent à célébrer la race des Bienheureux qui vivent 
toujours, et à les chanter elles- mêmes au commencement comme à la fin de tous mes poèmes. 
(…) 
105 Je vous salue, filles de Zeus; donnez-moi un chant aimable; célébrez la race sacrée 
des Immortels qui vivent toujours, ceux qui naquirent de la Terre et du Ciel étoilé et de la Nuit 
ténébreuse, ceux que nourrissait le Pontos salé, dites comment, dès le début, naquirent les 
dieux et aussi la terre et les fleuves et la mer sans limites, qui se soulève impétueusement, les 



ODG ECE1 - Culture générale – Antiquité  
 
 

 3 

astres étincelants et, en haut, le vaste ciel ; et ceux qui sont issus d'eux, les dieux 
dispensateurs des biens ; comment ils se partagèrent les richesses, comment ils se 
distribuèrent les honneurs, et, aussi, comment, dès le début, ils occupèrent l'Olympe aux 
sinueux replis ; toutes ces choses, dites-les- moi, Muses, qui habitez l'Olympe, en prenant le 
récit dès les origines, et révélez-moi ce qui fut avant tout.  
 
 Donc, avant tout, fut Chaos, puis Terre au large sein, résidence, à jamais 
inébranlable, de tous les êtres, et Amour, le plus beau des dieux immortels, qui alanguit les 
membres et dompte, dans la poitrine de tous les dieux et de tous les hommes, l'esprit et la 
prudente volonté. De Chaos naquirent Erèbe et Nuit sombre. De Nuit, ensuite, naquirent Ether 
et Jour. Terre, elle aussi, mit au monde, d'abord, un enfant aussi grand qu'elle, Ciel étoilé, afin 
qu'il la couvrit tout entière et qu'il fût, pour les deux bienheureux, une résidence à jamais 
inébranlable. Puis elle engendra les hautes Montagnes, agréable retraite des déesses, les 
Nymphes qui habitent leurs vallons. Elle enfanta encore la mer stérile, qui se soulève 
impétueusement, le Pontos, sans recourir à l'aimable amour. Cependant, par la suite, elle s'unit 
à Ciel et enfanta Océan aux profonds tourbillons, Coios, Crios, Hypérion et Japet, Théia, 
Rhéia, Thémis et Mnémosyne, Phébé à la couronne d'or et l'aimable Téthys. Après ces êtres 
divins, naquit le plus jeune, Cronos le rusé, le plus redoutable de ses enfants, qui se mit à haïr 
son père fécond. Elle enfanta encore les Cyclopes, au cœur plein de violence, Brontès, 
Stéropès, Arghès au cœur hardi; ils étaient, pour tout le reste, semblables aux dieux, mais ils 
n'avaient qu'un seul œil placé au milieu du front ; la vigueur, la force et l'habileté 
apparaissaient dans leurs travaux.  
 De nouveaux enfants naquirent de Terre et de Ciel, trois fils, grands et vigoureux, dont 
le nom est redoutable, Cottos, Briarée et Gyès, orgueilleux rejetons ; de leurs épaules, cent 
bras se dressaient, terribles ; cinquante têtes s'attachaient aux épaules de chacun, sur leurs 
membres robustes ; et une vigueur d'une invincible puissance apparaissait dans leur énorme 
aspect. 
 Car, parmi tous les enfants nés de Terre et de Ciel, ils étaient les plus redoutables, en 
aversion dès l'origine. A peine nés, il les cachait tous, sans les laisser monter vers la lumière, 
dans le sein de Terre. Cette œuvre détestable réjouissait Ciel, mais, dans ses profondeurs, 
Terre gémissait, car, énorme, elle étouffait; et elle médita une cruelle perfidie. Vite, et le créa 
la matière du luisant acier, elle en façonna une grande faux, elle expliqua son dessein à ses 
enfants et, pour leur donner de l'audace, leur dit, le cœur plein de colère : Enfants, issus de 
moi et d'un père insensé, si vous voulez m'obéir, nous nous vengerons de son cruel outrage, 
bien qu'il soit votre père, car, le premier, il a tramé des actions indignes. » Elle dit. Mais tous 
furent saisis de crainte, et aucun d'eux n'éleva la voix. Cependant, prenant courage, le grand 
Cronos à l'esprit retors adressa cette réponse à sa mère vénérable : «  Mère, c'est moi qui me 
charge de mener cette besogne à sa fin ; de ce père odieux je ne m'inquiète pas, bien qu'il soit 
notre père, car, le premier, il a tramé des actions indignes. » Il dit, et une grande joie envahit 
le cœur de la Terre énorme. Elle le cacha en embuscade, puis elle lui mit en mains la faux aux 
dents aiguës et lui exposa toute la ruse. Alors, amenant la nuit, le grand Ciel arriva ; entourant 
la Terre, il s'approcha, désireux d'amour, et il s'étendit de toutes parts. Mais, de son 
embuscade, le fils éleva la main gauche, de la droite il saisit la longue et grande faux aux 
dents acérées et, violemment, il coupa le membre viril de son père ; puis, d'un second geste, il 
le jeta en arrière. Mais ce ne fut pas un membre stérile qui s'échappa de sa main, car toutes les 



ODG ECE1 - Culture générale – Antiquité  
 
 

 4 

éclaboussures sanglantes qui jaillirent furent reçues par Terre et, dès que les temps furent  
révolus, elle mit au monde les Erinyes puissantes et les grands Géants aux ballantes armures, 
ayant en mains de longs javelots, et les Nymphes qu'on appelle Méliennes, sur la terre sans 
limites. Cependant le membre mutilé, dès que Cronos l'eut coupé avec l'acier et que, du 
continent, il l'eut jeté dans la mer, fut longtemps entraîné au large ; tout autour, une blanche 
écume se dégageait, dans laquelle une jeune fille prit forme. D'abord elle approcha de 
Cythère la divine, puis elle alla à Chypre entourée de flots ; alors, de la mer sortit la 
vénérable et belle déesse; autour d'elle, sous ses pieds aux pas rapides, la verdure crossait. 
Les dieux et les hommes l'appellent Aphrodite, parce qu'elle fut formée de l'écume, et 
Cythérée, parce qu'elle atteignit Cythère. Amour et Beau Désir devinrent ses compagnons dès 
sa naissance et son départ vers l'assemblée des deux. Or voici son privilège et son partage 
chez les hommes comme chez les Immortels, ce sont les babillages de jeunes filles, les 
sourires, les ruses amoureuses, le délicieux plaisir, l'amour et la tendresse.  
 Quant à ces enfants qu'il avait lui-même engendrés, le vaste Ciel, leur père, les 
maudissait et leur donnait le nom de Titans ; il leur disait que, tendant leurs bras, ils avaient, 
dans leur orgueil insensé, commis un grand crime et que, dans l'avenir, ils en subiraient le 
châtiment.  
 Nuit enfanta le Moros odieux, la noire Kère et Mort; elle enfanta Sommeil et la troupe 
des Songes ; elle les enfanta sans s'unir à personne, la Nuit ténébreuse. En second lieu, elle 
eut Sarcasme, et la cruelle Détresse, et les Hespérides qui veillent sur les beaux fruits d'or, au 
delà de l'Océan fameux, et sur les arbres qui les portent. Elle engendra les Parques et les 
Kères, ces impitoyables bourreaux, qui poursuivent les fautes des dieux et des hommes, 
déesses qui ne laissent pas s'apaiser leur redoutable colère, avant que le coupable n'ait subi un 
cruel châtiment. Elle engendra aussi Némésis sa, ce fléau des mortels, la Nuit funeste, et, 
après elle, Tromperie et Tendresse, Vieillesse maudite et Lutte au cœur violent.  
 A son tour, Lutte odieuse enfanta la douloureuse Fatigue, Oubli, Faim et Souffrances 
suivies de larmes, Mêlées, Combats, Meurtres et Tueries, Querelles, Mensonges et Disputes, 
Anarchie et Désastre qui vont de pair, et Serment, le plus grand des fléaux pour les hommes, 
habitants de la terre, lorsque, de son plein gré, l'un d'eux a commis un parjure. 
(…)  
 
(455) Rhéia, s'étant soumise à l'amour de Cronos, enfanta d'illustres enfants, Histié, Déméter 
et Héra aux chaussures d'or, le puissant Hadès qui habite un palais souterrain et dont le cœur 
est inflexible, le bruyant Ebranleur du sol et le prudent Zeus, père des dieux et des hommes, 
dont le tonnerre fait trembler la vaste terre. Ces enfants, le grand Cronos les avalait, dès 
qu'ils sortaient du ventre sacré de leur mère et venaient sur ses genoux, dans le dessein 
d'empêcher que quelque autre brillant descendant de Ciel n'obtint le privilège de la royauté 
sur les Immortels. Car il avait appris de Terre et de Ciel étoilé que le sort lui réservait d'être 
vaincu, malgré sa force, par un fils, conformément aux décisions du grand Zeus, aussi sa 
surveillance ne se relâchait pas, mais il guettait, et il dévorait ses enfants. Et un chagrin 
intolérable tenaillait le cœur de Rhéia. Mais lorsqu'elle fut sur le pont d'enfanter Zeus, le père 
des dieux et des hommes, elle invoqua ses parents à elle, Terre et Ciel étoilé, pour méditer 
avec eux un artifice qui lui permît de cacher la naissance de son fils au grand Cronos à l'esprit 
retors, et de lui faire payer la dette due aux Erinyes, pour l'attentat commis contre son père et 
pour les fils qu'il avait avalés. Ceux-ci écoutèrent bien leur fille et l'exaucèrent ; ils lui 



ODG ECE1 - Culture générale – Antiquité  
 
 

 5 

expliquèrent ce que le destin avait décidé concernant le roi Cronos et son fils au cœur fort. Ils 
l'envoyèrent à Lyctos, dans le riche pays de Crète, à l'époque où elle devait enfanter le dernier 
de ses fils, le grand Zeus ; et l'enfant fut reçu par l'énorme Terre, pour être nourri et élevé dans 
la vaste Crète. C'est là qu'elle le porta à travers les ténèbres de la nuit rapide, sur les premières 
pentes du Dictos ; elle le cacha de ses mains dans un antre inaccessible, dans les profondeurs 
de la terre vénérable, dans les forêts profondes du mont Egéon, Puis, ayant emmailloté une 
grosse pierre, elle la remit au grand seigneur, fils de Ciel, premier roi des dieux. Celui-ci 
alors la prit de ses mains et l'engloutit dans son ventre, l'insensé il ne se doutait pas, dans son 
cœur, que pour l'avenir, à la place de cette pierre, un fils invincible et inaccessible aux soucis 
lui restait qui bientôt, par la force de son bras, devait le vaincre, le dépouiller de son 
privilège pour régner sur les Immortels. Rapidement, dans la suite, la vigueur et les beaux 
membres du prince allaient croissant; et quand les temps furent révolus, il fit remonter sa 
progéniture, le grand Cronos à l'esprit retors, vaincu par l'habileté et la force de son fils. 
D'abord il vomit la pierre qu'il avait avalée en dernier lieu. Zeus la fixa sur la Terre aux 
larges routes, dans la divine Pythô, au pied des vallons du Parnasse, monument pour les âges 
futurs, objet d'admiration pour les hommes mortels. Puis il délivra de leurs chaînes funestes 
ses oncles, les Ouranides que, dans sa folie, son père avait attachés. Et ceux-ci gardèrent le 
souvenir reconnaissant de ses bienfaits ; ils lui donnèrent le tonnerre, la foudre, le feu et 
l'éclair que, jusqu'alors, l'énorme Terre tenait enfermés. Fort de ces armes, il règne sur les 
mortels et sur les Immortels. 
 
 La jeune épouse que prit Japet fut Clymène, l'Océanide aux belles chevilles, et il 
monta dans sa couche ; elle lui donna pour fils Atlas à l'âme forte. Puis elle enfanta le trop 
orgueilleux Ménoitios, et Prométhée à l'esprit subtil et fertile, et Epiméthée l'étourdi qui, dès 
l'origine, provoqua le malheur des hommes mangeurs de pain, car, le premier, il reçut la 
jeune femme façonnée par Zeus. Quant au violent Ménoitios, Zeus au large regard le précipita 
dans l'Erèbe, d'un coup de sa foudre fumante, à cause de son fol orgueil et de sa force 
extraordinaire. Et Atlas, contrant par une puissante nécessité, soutient le ciel, aux frontières de 
la terre, en face des Hespérides à la voix sonore, debout, de sa tête et de ses bras inlassables ; 
telle est la part que lui a assignée le prudent Zeus. Puis, dans des nœuds inextricables, il 
attacha Prométhée aux fertiles pensées, avec de dures chaînes fixées au milieu d'une 
colonne ; et il lança contre lui un aigle aux ailes étendues ; le rapace mangeait son foie 
immortel qui, pendant la nuit, crossait en regagnant tout ce que, pendant sis le jour, avait 
dévoré l'oiseau aux ailes étendues. Mais le robuste enfant d'Alcmène aux belles chevilles, 
Héraclès, tua cet aigle et, délivrant le fils de Japet de son mal cruel, il mit fin à ses 
souffrances, sans, pour cela, contrarier Zeus Olympien qui domine là-haut, dont le dessein 
était de donner à Héraclès le Thébain une gloire encore plus grande que celle dont il jouissait 
précédemment sur la terre nourricière; dans cette bienveillante pensée, il honorait son fils 
remarquable ; malgré son irritation, il avait fait taire la colère que Prométhée avait suscitée 
en contrariant, par ses desseins, le très puissant fils de Cronos.  
 C'est que, en effet, le jour où se jugeait à Mécôné  la querelle des dieux et des hommes 
mortels, après avoir, d'un cœur empressé, découpé un gros bœuf, il en avait présenté les parts, 
avec le dessein de tromper Zeus ; car, d'un côté, il mit les chairs et les intestins luisants de 
graisse dans la peau, et il les recouvrit du ventre du bœuf; de l'autre, par contre, il disposa 
habilement, par une ruse perfide, les os nus de l'animal et les recouvrit d'une blanche couche 



ODG ECE1 - Culture générale – Antiquité  
 
 

 6 

de graisse. Alors le père des dieux et des hommes lui adressa ces paroles : « Fils de Japet, 
prince remarquable entre tous, aimable ami, comme tu as été partial dans le partage. Il parla 
ainsi en raillant, Zeus aux desseins éternels, et voici ce que lui répondit Prométhée à l'esprit 
retors, avec un léger sourire et sans oublier son habile artifice : « Très glorieux Zeus, le plus 
grand des dieux immortels, choisis, entre ces parts, celle que tu désires dans ton cœur ». II 
dit, avec l'intention de tromper, mais Zeus aux desseins éternels devina la ruse et la reconnut 
; dans son cœur, il médita, pour les hommes, de sinistres projets que, d'ailleurs, il devait 
accomplir. De ses deux mains, il enleva la blanche graisse, mais l'irritation envahit son esprit 
et la colère lui vint au cœur  à la vue des os nus du bœuf offerts par un habile artifice. C'est 
depuis lors que, sur la terre, les générations des hommes brûlent, pour les Immortels, des os 
nus sur les autels odorants. Et, plein d'irritation, Zeus l'assembleur de nuages lui dit : « Fils 
de Japet, toi qui en sais plus que les autres, mon aimable ami, tu n'as pas, je le vois bien, 
renoncé à la ruse trompeuse. ». Il parlait ainsi, dans son irritation, Zeus aux desseins éternels, 
et, par la suite, se souvenant toujours de cette ruse, il n'enflammait plus les frênes avec la 
flamme du feu infatigable, pour les hommes mortels qui habitent la terre. Mais il fut trompé 
par le brave fils de Japet qui cacha le feu infatigable à l'éclatante lumière dans le creux d'une 
férule; une morsure déchira le cœur  de Zeus qui tonne dans les hauteurs et son âme s'irrita, 
lorsqu'il vit, chez les hommes, la lueur éclatante du feu. Et aussitôt, à la place du feu, il fit 
façonner un fléau pour les hommes. Avec de la terre, l'illustre Boiteux forma une image 
semblable à une chaste vierge, selon la volonté du fils de Cronos; Athéna, la déesse aux yeux 
étincelants, lui attacha sa ceinture et la para d'une robe blanche ; du front de la vierge ses 
mains firent descendre un voile bien ouvragé, admirable à voir et sur son front et le posa une 
couronne d'or, œuvre de l'illustre Boiteux, lui-même, qui l'avait façonnée de ses mains pour 
être agréable à Zeus son père ; mille figures y étaient ciselées, admirables à voir, animaux 
variés que nourrissent en grand nombre la terre et les mers; il en avait mis une foule, et un 
charme éclatant y resplendissait figures agréables qui ressemblaient à des êtres doués de vie. 
 Lorsqu'il eut créé ce joli fléau, à la place d'un bien, il le conduisit à l'endroit où se 
trouvaient les autres dieux et les hommes, tout paré des ornements de la déesse aux yeux 
étincelants, fille du dieu fort ; et l'admiration saisit les dieux et les hommes mortels, lorsqu'ils 
virent cette ruse profonde, insurmontable pour les hommes, c'est d'elle qu'est issue cette 
espèce pernicieuse, la race des femmes, ne supportant pas la maudite pauvreté, mais 
seulement l'abondance. Ainsi, dans les ruches bien abritées, les abeilles nourrissent les 
frelons, compagnons d'œuvres mauvaises ; alors que, tout le jour jusqu'au coucher du soleil, 
sans cesse, elles s'empressent de construire leurs rayons de cire blanche, eux, au contraire; 
sans bouger de l'intérieur, dans les ruches bien abritées, ils recueillent, dans leur ventre, la 
moisson, fruit des fatigues d'autrui. Semblable est le mal créé pour les hommes par Zeus qui 
tonne dans les hauteurs : les femmes, compagnes d'œuvres mauvaises, fléau donné aux 
hommes à la place d'un bien. Celui qui, fuyant le mariage et les œuvres d'inquiétude attachées 
aux femmes, renonce à se marier et atteint ainsi la vieillesse funeste, sans appui pour ses 
vieilles années, celui-là, sans doute, vit à l'abri du besoin, mais, dès qu'il est mort, les 
collatéraux se partagent ses biens. Par ailleurs, celui dont le destin est de se marier et qui a 
rencontré une épouse diligente, douée de sagesse, celui-là encore, toute sa vie, voit le mal 
contrebalancer le bien. Enfin celui qui obtient du sort une femme perverse, celui-là passe sa 
vie avec, dans sa poitrine, un chagrin qui ronge sans cesse son cœur et son âme ; et le mal est 
incurable.  



ODG ECE1 - Culture générale – Antiquité  
 
 

 7 

 Ainsi il n'est pas possible de tromper l'esprit de Zeus ni de lui échapper. Le fils de 
Japet lui-même, le bienfaisant Prométhée, ne put se soustraire à sa lourde colère, mais il fut 
contrant, malgré toute son habileté, à porter de terribles chaînes. 
 
à  La Théogonie : un mythe de souveraineté (Encyclopédia Universalis) 
 Dès les premiers vers de la Théogonie (Théo-gonia, “généalogie des dieux”), Hésiode 
s'affirme comme un poète inspiré, que les Muses ont choisi pour dire « ce qui sera et ce qui 
fut », et pour célébrer « la race de bienheureux toujours vivants ». Si l'on voulait ne voir dans 
cette affirmation qu'une référence banale à la vocation poétique, on commettrait le plus grave 
des contresens. En invoquant les Muses, filles de Mémoire (Mnèmosyme), l'auteur de la 
Théogonie manifeste qu'en vertu de son don de voyance il a qualité pour prononcer une 
parole chantée (en grec, mousa, comme le mot qui donne « Muse »), et pour instaurer la 
Vérité (alèthéia).  
→ Mémoire et vérité sont les deux pôles dont la tension définit la parole poétique. La 
mémoire permet au poète, comme au devin, d'accéder directement dans une vision 
personnelle aux événements qu'il raconte, d'entrer en contact avec l'autre monde et de 
déchiffrer d'un coup « ce qui est, ce qui sera, ce qui fut ». Alèthéia, qui s'oppose au plan défini 
par lèthè – oubli, silence et nuit –, représente le type de parole magico-religieuse […] 
 
 
 
TEXTE N°3 : Hésiode, Les Travaux et les jours 
 
Présentation :  
 Le mythe des races suit le mythe de Pandore, qui oppose déjà, sous le règne de Zeus, 
un bonheur avant l’ouverture de la jarre et le malheur qui en découle. La morale du mythe de 
Pandore est qu’il ne faut pas, comme l’a fait Prométhée, contrarier par la tromperie et la 
démesure les desseins de Zeus, mais s’y soumettre.  
 Le mythe des races, qui remonte au temps de Cronos et conduit en cinq degrés à une 
vision terrifiante de l’avenir, a lui aussi une morale, adressée à Persès, frère du poète : il faut, 
dans le présent, être juste et modéré, et travailler la terre au lieu de se perdre en chicanes.  
 
 
1 (…) En effet, les dieux ont caché aux hommes les ressources de la vie ; sinon, le 
travail d'un seul jour suffirait pour te procurer la nourriture d'une année entière, même sans 
rien faire. (…) Mais Zeus cacha ces ressources, irrité, dans son âme, parce que Prométhée à 
l'esprit retors l'avait trompé. Voilà pourquoi il médita de créer aux hommes de tristes soucis. 
Il cacha le feu ; de nouveau alors, le noble fils de Japet trompa la vigilance de Zeus qui lance 
la foudre et lui déroba le feu, pour les hommes, dans le creux d'une férule. Dans son courroux, 
Zeus, l'assembleur de nuées, lui dit : « Fils de Japet, toi qui en sais plus que les autres, tu te 
réjouis d'avoir volé le feu et d'avoir trompé mon âme : voilà une cause de grand malheur pour 
toi, comme pour les hommes de demain ; je leur donnerai, moi, un fléau, en place du feu ; ils 
s'en réjouiront tous dans leur cœur et entoureront d'amour leur propre mal.  
 Il parla ainsi puis se mit à rire, le père des dieux et des hommes. Et il donna, à l'illustre 
Héphaïstos, l'ordre de former immédiatement un mélange de terre et d'eau, d'y introduire la 
voix et la vigueur vitale de l'être humain, et d'en faire un beau corps aimable de jeune fille, 



ODG ECE1 - Culture générale – Antiquité  
 
 

 8 

semblable, par sa forme, aux déesses immortelles. Ensuite, Athéna devait l'initier à ses 
travaux le tissage de la toile bien ouvragée; Aphrodite d'or devait répandre la grâce, autour du 
visage, avec le désir angoissant et les .soucis qui rongent les membres. A Hermès, le tueur 
d'Argos, il ordonna de mettre en elle un caractère de chien et un esprit habile en 
dissimulation. Il dit, et les dieux obéirent à Zeus souverain, fils de Cronos. Aussitôt le célèbre 
Boiteux façonna, avec de la terre, un corps semblable à une vierge timide, selon les volontés 
du Cronide. Athéna, la déesse aux yeux étincelants, la para d'une ceinture et de vêtements. A 
son cou, les Grâces divines et l'auguste Persuasion attachèrent des colliers d'or, et les Heures à 
la belle chevelure couronnèrent de fleurs printanières. Pallas Athéna disposa, sur son corps, 
toute la parure. Alors, dans son sein, le tueur d'Argos forma les mensonges, lès propos 
séducteurs et un caractère perfide, par le vouloir de Zeus qui tonne lourdement ; en elle, le 
héraut des dieux plaça le langage; et il donna à cette femme le nom de Pandore, parce que 
tous les habitants de l'Olympe avaient offert ce présent, ce fléau pour les hommes mangeurs 
de pain. Puis, quand il eut bien achevé sa ruse profonde, insurmontable, le père des deux 
envoya à Épiméthée, pour lui amener le présent divin, l'illustre tueur d'Argos, le rapide 
messager. Épiméthée ne se souvint pas que Prométhée lui avait dit de ne jamais accepter un 
don de Zeus Olympien, mais de le lui renvoyer, de peur qu'il n'en advînt quelque mal pour les 
mortels. Il l'accepta donc, et, quand il eut le mal, il comprit. 
 Autrefois les tribus des hommes vivaient, sur la terre, à l'abri des maux, de la pénible 
fatigue et des maladies douloureuses qui donnent la mort aux humains. Mais la femme ayant, 
de ses mains, soulevé le couvercle de la jarre, laissa les maux se répandre et prépara, pour 
les hommes de tristes soucis. Seul, l'Espoir restait où il était, dans son infrangible prison, à 
l'intérieur de la jarre, près des lèvres du vase, car la femme le devança et replaça le 
couvercle, selon la volonté de Zeus qui tient l'égide, l'assembleur de nuées. Mais d'autres 
misères, par milliers, errent parmi les mortels : la terre est remplie de maux, la mer en est 
remplie. Soit le jour, soit la nuit, à leur fantaisie, les maladies s'en vont à l'aventure porter le 
mal aux hommes, silencieusement, car le prudent Zeus leur a retiré la parole. C'est ainsi, 
qu'il est tout à fait impossible d'échapper aux desseins de Zeus. 
 
 Si tu veux bien, pour couronner mon récit, je te raconterai une autre histoire, de belle 
et savante manière ; et toi, recueille-la dans ton esprit. C'est en or que fut formée la première 
race d'hommes mortels par les éternels habitants de l'Olympe. Ces hommes existaient au 
temps de Cronos, lorsqu'il régnait dans le ciel. Ils vivaient comme des dieux, le cœur libre 
d'inquiétudes, à l'abri des fatigues et de la misère; la vieillesse lamentable ne les menaçait 
pas, mais, sans perdre la vigueur de leurs jambes et de leurs bras, ils menaient joyeuse vie 
dans les festins, loin de tous les maux ; puis ils mouraient, comme domptés par le sommeil. 
Tous les biens leur appartenaient la glèbe fertile portait spontanément ses fruits avec une 
généreuse abondance ; et eux, satisfaits de leur sort, paisibles, ils vivaient de leurs champs, 
au milieu d'une surabondance de biens. Depuis que la terre a recouvert les hommes de cette 
race, ils sont devenus, par la volonté du grand Zeus, des Génies bienveillants qui habitent sur 
la terre, protecteurs des mortels et distributeurs de richesses tel est le royal privilège qu'ils ont 
obtenu.  
 De nouveau, les habitants de l'Olympe créèrent, plus tard, une seconde race, bien 
inférieure, en argent, nullement semblable à la race d'or, ni pour la forme, ni pour l'esprit. 
Pendant cent ans, l'enfant restait auprès de sa mère attentive, nourrisson tout à fait innocent, 



ODG ECE1 - Culture générale – Antiquité  
 
 

 9 

dans sa maison. Mais lorsqu'ils avaient grandi jusqu'à atteindre le terme de l'adolescence, 
leur (130) vie se prolongeait un court espace de temps, parmi les peines causées par leur 
sottise ; car ces hommes ne pouvaient s'abstenir, entre eux, d'une démesure insensée ; ils 
refusaient d'honorer les Immortels et de sacrifier sur les autels sacrés des bienheureux, 
comme il est juste pour des hommes qui vivent sous un toit. Alors Zeus, fils de Cronos, les 
ensevelit, dans son irritation, parce qu'ils ne rendaient pas leurs honneurs aux dieux 
bienheureux, maîtres de l'Olympe. Et, depuis qu'il a recouvert cette race aussi sous la terre, 
ces hommes sont appelés, par les mortels, Bienheureux des Enfers, génies du second rang, 
mais entourés de considération, eux aussi. 
 Et Zeus, père des dieux, créa une autre race d'hommes mortels, la troisième, race de 
bronze, tout à fait différente de la race d'argent, issue des frênes, redoutable et puissante; ces 
hommes n'aimaient que les travaux d'Arès, sources de pleurs, et les œuvres de violence ; ils ne 
mangeaient pas de pain, mais ils avaient un cœur dur, fait d'acier ; ils étaient redoutables ; 
grande était leur force; des bras invincibles poussaient de leurs épaules sur leurs membres 
vigoureux. Ils avaient des armes de bronze, leurs maisons étaient de bronze et ils travaillaient 
avec des outils de bronze : le fer noir n'existait pas. Terrassés par leurs propres bras, ils 
allèrent vers la demeure humide de l'Hadès glacé, sans gloire ; la mort ténébreuse les emporta, 
tout effrayants qu'ils étaient, et ils quittèrent la lumière brillante du soleil. 
 Puis, quand la terre eut encore enseveli cette race, Zeus, fils de Cronos, créa, de 
nouveau, sur la terre universelle nourricière, une quatrième race plus juste et meilleure, race 
divine de héros que l'on appelle demi-dieux ; c'est celle qui nous a précédés sur la terre sans 
limites. Les uns tombèrent dans la guerre funeste et la mêlée dévastatrice, soit sous Thèbes 
aux sept ports, sur la terre cadméenne, dans la lutte pour les troupeaux d'Œdipe, soit à Troie 
où elle les avait conduits sur des vaisseaux, par delà le grand abîme de la mer, à cause 
d'Hélène aux beaux cheveux, et où la mort, ultime terme, les enveloppa. Aux autres, Zeus, fils 
de Cronos, père des dieux, leur assigna une existence et des demeures à l'écart des hommes et 
les plaça aux extrémités de la terre. Ils habitent, le cœur exempt de soucis, dans les îles des 
Bienheureux, sur les bords de l'Océan aux profonds tourbillons. Héros fortunés : pour eux la 
glèbe féconde porte, trois fois par an, une récolte florissante, douce comme le miel. Pourquoi 
ai-je dû vivre parmi les hommes du cinquième âge, au lieu de mourir avant ou de naître 
après? Car, maintenant, c'est bien l'âge de fer ; jamais, pour eux, ne cesseront les fatigues et 
les peines, ni pendant le jour, ni pendant la nuit ; les dieux leur donneront de pénibles 
inquiétudes. Toutefois, pour eux aussi, des biens se mêleront aux maux. 
 Et Zeus détruira encore cette race de mortels, lorsque, en naissant, ils auront les 
tempes grises. Le père ne sera pas semblable à ses fils, ni les fils à leur père ; l'hôte ne sera 
plus cher à son hôte, ni le compagnon à son compagnon, ni le frère à son frère, comme 
auparavant. Ils traiteront leurs parents avec mépris, quand ceux-ci vieilliront; ils leur 
adresseront de durs reproches, les misérables sans redouter la vengeance des dieux ; ils ne 
voudront pas rendre à leurs parents vieillis la nourriture qu'ils en ont reçue. On ne respectera 
ni la fidélité au serment, ni la justice, ni le bien, mais on honorera plutôt l'auteur de mauvaises 
actions et l'insolent; le droit sera la force et le sentiment de l'honneur aura disparu ; le méchant 
fera tort à l'honnête homme en l'attaquant par des accusations trompeuses qu'il appuiera d'un 
serment ; l'envie calomnieuse, qui se réjouit du mal et montre un visage sinistre, s'attachera 
aux malheureux humains. Et alors, quittant, pour l'Olympe, la terre aux larges routes, 
cachant leurs beaux corps dans des voiles blancs, Conscience et Équité quitteront les 



ODG ECE1 - Culture générale – Antiquité  
 
 

 10 

hommes, pour aller parmi la race des Immortels. Il ne restera aux mortels que les dures 
souffrances, et, contre le mal, il ne sera point de remède. 
(820)  
 Tels sont les jours qui sont d'un grand profit pour les habitants de la terre ; les autres 
sont indifférents et sans effets : ils n'apportent rien aux hommes. Tel vante l'un, tel vante 
l'autre ; mais peu de gens savent la vérité. Tantôt le jour est une marâtre, tantôt une mère. 
Bienheureux l'homme qui, instruit de leur valeur, fait sa besogne, irréprochable devant les 
Immortels, sachant consulter les auspices et s'abstenir de transgresser la règle.  
 
 
 
TEXTE N°4 : Ovide (-43 à 18 ap JC), Les Métamorphoses; env. An I, traduction 
(légèrement adaptée) de G.T. Villenave, Paris, 1806, livre premier. 
  
ARGUMENT. Description du chaos qui fut changé en quatre éléments. Succession des 
quatre âges du monde. Révolte des Géants et leur punition. Déluge. Deucalion et Pyrrha 
repeuplent la terre. Apollon vainqueur du serpent Python. Métamorphoses de Daphné en 
laurier, de la nymphe Io en génisse, de Syrinx en roseau. Mort d'Argus. Naissance d'Épaphus. 
 
Invocation (I, 1-4)   
 Inspiré par mon génie, je vais chanter les êtres et les corps qui ont été revêtus de 
formes nouvelles, et qui ont subi des changements divers. Dieux, auteurs de ces 
métamorphoses, favorisez mes chants lorsqu'ils retraceront sans interruption la suite de tant de 
merveilles depuis les premiers âges du monde jusqu'à nos jours.  
 
Origine du monde (I, 5-20) 
 Avant la formation de la mer, de la terre, et du ciel qui les environne, la nature dans 
l'univers n'offrait qu'un seul aspect; on l'appela chaos, masse grossière, informe, qui n'avait 
que de la pesanteur, sans action et sans vie, mélange confus d'éléments qui se combattaient 
entre eux. Aucun soleil ne prêtait encore sa lumière au monde; la lune ne faisait point briller 
son croissant argenté; la terre n'était pas suspendue, balancée par son poids, au milieu des airs; 
l'océan, sans rivages, n'embrassait pas les vastes flancs du globe. L'air, la terre, et les eaux 
étaient confondus : la terre sans solidité, l'onde non fluide, l'air privé de lumière. Les éléments 
étaient ennemis; aucun d'eux n'avait sa forme actuelle. Dans le même corps le froid combattait 
le chaud, le sec attaquait l'humide; les corps durs et ceux qui étaient sans résistance, les corps 
les plus pesants et les corps les plus légers se heurtaient, sans cesse opposés et contraires.  
 
 
Séparation des éléments (I, 21-75) 
 Un dieu, ou la nature plus puissante, termina tous ces combats, sépara le ciel de la 
terre, la terre des eaux, l'air le plus pur de l'air le plus grossier. Le chaos étant ainsi débrouillé, 
les éléments occupèrent le rang qui leur fut assigné, et reçurent les lois qui devaient maintenir 
entre eux une éternelle paix. Le feu, qui n'a point de pesanteur, brilla dans le ciel, et occupa la 
région la plus élevée. Au-dessous, mais près de lui, vint se placer l'air par sa légèreté. La terre, 
entraînant les éléments épais et solides, fut fixée plus bas par son propre poids. La dernière 
place appartint à l'onde, qui, s'étendant mollement autour de la terre, l'embrassa de toutes 
parts. 
 Après que ce dieu, quel qu'il fût, eut ainsi débrouillé et divisé la matière, il arrondit la 
terre pour qu'elle fût égale dans toutes ses parties. Il ordonna qu'elle fût entourée par la mer, et 



ODG ECE1 - Culture générale – Antiquité  
 
 

 11 

la mer fut soumise à l'empire des vents, sans pouvoir franchir ses rivages. Ensuite il forma les 
fontaines, les vastes étangs, et les lacs, et les fleuves, qui, renfermés dans leurs rives 
tortueuses, et dispersés sur la surface de la terre, se perdent dans son sein, ou se jettent dans 
l'océan; et alors, coulant plus librement dans son enceinte immense et profonde, ils n'ont à 
presser d'autres bords que les siens. Ce dieu dit, et les plaines s'étendirent, les vallons 
s'abaissèrent, les montagnes élevèrent leurs sommets, et les forêts se couvrirent de verdure. 
Ainsi que le ciel est coupé par cinq zones, deux à droite, deux à gauche, et une au milieu, qui 
est plus ardente que les autres, ainsi la terre fut divisée en cinq régions qui correspondent à 
celles du ciel qui l'environne. La zone du milieu, brûlée par le soleil, est inhabitable; celles qui 
sont vers les deux pôles se couvrent de neiges et de glaces éternelles : les deux autres, placées 
entre les zones polaires et la zone du milieu, ont un climat tempéré par le mélange du chaud et 
du froid. Étendu sur les zones, l'air, plus léger que la terre et que l'onde, est plus pesant que le 
feu. 
 C'est dans la région de l'air que l'auteur du monde ordonna aux vapeurs et aux nuages 
de s'assembler, au tonnerre de gronder pour effrayer les mortels, aux vents d'exciter la foudre, 
la grêle et les frimas; mais il ne leur abandonna pas le libre empire des airs. Le monde, qui 
résiste à peine à leur impétuosité, quoiqu'ils ne puissent franchir les limites qui leur ont été 
assignées, serait bientôt bouleversé, tant est grande la division qui règne entre eux, S'il leur 
était permis de se répandre à leur gré sur la terre ! 
 Eurus fut relégué vers les lieux où naît l'aurore, dans la Perse, dans l’Arabie, et sur les 
montagnes qui reçoivent les premiers rayons du jour. Zéphyr eut en partage les lieux où se 
lève l'étoile du soir, où le soleil éteint ses derniers feux. L'horrible Borée envahit la Scythie et 
les climats glacés du septentrion. Les régions du midi furent le domaine de l'Auster pluvieux, 
au front couvert de nuages éternels; et par-delà le séjour des vents fut placé l'éther, élément 
fluide et léger, dépouillé de l'air grossier qui nous environne. 
 À peine tous ces corps étaient-ils séparés, assujettis à des lois immuables, les astres, 
longtemps obscurcis dans la masse informe du chaos, commencèrent à briller dans les cieux. 
Les étoiles et les dieux y fixèrent leur séjour, afin qu'aucune région ne fût sans habitants. Les 
poissons peuplèrent l'onde; les quadrupèdes, la terre; les oiseaux, les plaines de l'air.  
 
Création de l'homme (I, 76-88) 
 Un être plus noble et plus intelligent, fait pour dominer sur tous les autres, manquait 
encore à ce grand ouvrage. L'homme naquit : et soit que l'architecte suprême l'eût animé d'un 
souffle divin, soit que la terre conservât encore, dans son sein, quelques-unes des plus pures 
parties de l'éther dont elle venait d'être séparée, et que le fils de Japet, détrempant cette 
semence féconde, en eût formé l'homme à l'image des dieux, arbitres de l'univers; l'homme, 
distingué des autres animaux dont la tête est inclinée vers la terre, put contempler les astres et 
fixer ses regards sublimes dans les cieux. Ainsi la matière, auparavant informe et stérile, prit 
la figure de l'homme, jusqu'alors inconnue à l'univers.  
Les quatre âges (I, 89-150) 
 L'âge d'or commença. Alors les hommes gardaient volontairement la justice et 
suivaient la vertu sans effort. Ils ne connaissaient ni la crainte, ni les supplices; des lois 
menaçantes n'étaient point gravées sur des tables d'airain; on ne voyait pas des coupables 
tremblants redouter les regards de leurs juges, et la sûreté commune être l'ouvrage des 
magistrats. 
 Les pins abattus sur les montagnes n'étaient pas encore descendus sur l’océan pour 
visiter des plages inconnues. Les mortels ne connaissaient d'autres rivages que ceux qui les 
avaient vus naître. Les cités n'étaient défendues ni par des fossés profonds ni par des remparts. 
On ignorait et la trompette guerrière et l'airain courbé du clairon. On ne portait ni casque, ni 
épée; et ce n'étaient pas les soldats et les armes qui assuraient le repos des nations. 



ODG ECE1 - Culture générale – Antiquité  
 
 

 12 

 La terre, sans être sollicitée par le fer, ouvrait son sein, et, fertile sans culture, 
produisait tout d'elle-même. L'homme, satisfait des aliments que la nature lui offrait sans 
effort, cueillait les fruits de l'arbousier et du cornouiller, la fraise des montagnes, la mûre 
sauvage qui croît sur la ronce épineuse, et le gland qui tombait de l'arbre de Jupiter. C'était 
alors le règne d'un printemps éternel. Les doux zéphyrs, de leurs tièdes haleines, animaient les 
fleurs écloses sans semence. La terre, sans le secours de la charrue, produisait d'elle-même 
d'abondantes moissons. Dans les campagnes s'épanchaient des fontaines de lait, des fleuves de 
nectar; et de l'écorce des chênes le miel distillait en bienfaisante rosée. 
 Lorsque Jupiter eut précipité Saturne dans le sombre Tartare, l'empire du monde lui 
appartint, et alors commença l'âge d'argent, âge inférieur à celui qui l'avait précédé, mais 
préférable à l'âge d'airain qui le suivit. Jupiter abrégea la durée de l'antique printemps; il en 
forma quatre saisons qui partagèrent l'année : l'été, l'automne inégale, l'hiver, et le printemps 
actuellement si court. Alors, pour la première fois, des chaleurs dévorantes embrasèrent les 
airs; les vents formèrent la glace de l'onde condensée. On chercha des abris. Les maisons ne 
furent d'abord que des antres, des arbrisseaux touffus et des cabanes de feuillages. Alors il 
fallut confier à de longs sillons les semences de Cérès; alors les jeunes taureaux gémirent 
fatigués sous le joug. 
 Aux deux premiers âges succéda l'âge d'airain. Les hommes, devenus féroces, ne 
respiraient que la guerre; mais ils ne furent point encore tout à fait corrompus. L'âge de fer fut 
le dernier. Tous les crimes se répandirent avec lui sur la terre. La pudeur, la vérité, la bonne 
foi disparurent. À leur place dominèrent l'artifice, la trahison, la violence, et la coupable soif 
de posséder. Le nautonier confia ses voiles à des vents qu'il ne connaissait pas encore; et les 
arbres, qui avaient vieilli sur les montagnes, en descendirent pour flotter sur des mers 
ignorées. La terre, auparavant commune aux hommes, ainsi que l'air et la lumière, fut 
partagée, et le laboureur défiant traça de longues limites autour du champ qu'il cultivait. Les 
hommes ne se bornèrent point à demander à la terre ses moissons et ses fruits, ils osèrent 
pénétrer dans son sein; et les trésors qu'elle recelait, dans des antres voisins du Tartare, 
vinrent aggraver tous leurs maux. Déjà sont dans leurs mains le fer, instrument du crime, et 
l'or, plus pernicieux encore. La Discorde combat avec l'un et l'autre. Sa main ensanglantée 
agite et fait retentir les armes homicides. Partout on vit de rapine. L'hospitalité n'offre plus un 
asile sacré. Le beau-père redoute son gendre. L'union est rare entre les frères. L'époux menace 
les jours de sa compagne; et celle-ci, les jours de son mari. Des marâtres cruelles mêlent et 
préparent d'horribles poisons : le fils hâte les derniers jours de son père. La piété languit, 
méprisée; et Astrée [= la Justice] quitte enfin cette terre souillée de sang, et que les dieux ont 
déjà abandonnée. 
 
 
Extrait de la préface des Métamorphoses de Jean-Pierre Néraudon, Folio classique, 
Gallimard, 1992 
 
LES ARCANES DU MONDE  
 Légende dorée, légende des siècles, bible ou génie du paganisme, voici une œuvre qui 
en plus de douze mille vers conte deux cent trente et une histoires de métamorphoses qui 
remontent pour beaucoup à l’enfance du monde. C C’était un temps où l’on ne marchait que 
sur des métamorphoses, un temps où tout était contigu, les dieux et les hommes, les plantes et 
les minéraux, sous un ciel habité par les dieux et qui n’était point inaccessible aux héros, un 
temps où le monde, façonné par le créateur, se complétait de temps à autre de créatures 
nouvelles. (Voir Italo Calvino, « Ovide et la contiguïté universelle », dans La Machine 
littérature, Le Seuil, 1984, p. 119).  



ODG ECE1 - Culture générale – Antiquité  
 
 

 13 

 En ce temps-là se déterminaient les mystères qu’il appartient aux poètes de révéler, 
pour apprendre aux hommes que rien n’est dû au hasard et que les étrangetés du monde 
peuvent s’expliquer.  
 Ovide pose dès le début l’orientation de son récit—de la genèse il conduira son lecteur 
au temps d’Auguste — et son sujet, les métamorphoses. Au sujet il reste fidèle et aussi à la 
chronologie, mais il évite la linéarité quelle postule par l’artifice de récits intégrés qui en 
brisent la continuité contraignante. La technique du récit secondaire délégué à un personnage 
du récit principal n’a pas seulement pour conséquence de perturber la logique temporel elle 
appelle à l’existence les héros à qui le poète confie sa parole. Ainsi parlent à sa place, et 
longuement, les filles de Minyas, Orphée, Pythagore ; d’autres encore plus brièvement, sont 
maîtres du récit. Existent-ils donc ces héros qui parlent, comme a existé Pythagore, comme 
existe le poète ? Où les imagine-t-il, quand, soudain, il les apostrophe avec la familiarité 
qu’autorise sa fonction de poète ? Et comment comprendre que le temps historique succède 
sans solution de continuité au temps mythologique ? Ne sont-ils donc pas hétérogènes ?  
 
LA MYTHOLOGIE APPRIVOISÉE  
 Ovide écrit dans les Amours : « L’inspiration créatrice les poètes se donne libre cours 
et n’astreint pas ses paroles à la vérité historique1. » Ainsi il ne croit pas à ses histoires. Il 
multiplie cependant les effets qui les rendent troches de nous. Ce sont des gestes rapidement 
esquissés d donnent à l’imagination le support immédiat d’une attitude vraie, ou des détails 
d’un réalisme presque trivial, parfois anachronique. D’autres effets ne sont pas une 
concession de l’art ou de l’artifice au réel. Entre la réalité t le texte écrit, s’interpose souvent 
une œuvre d’art. Dans l’immense musée qu’était le monde ancien, Ovide a puisé des images 
peintes ou sculptées qui représentaient les histoires de la mythologie2. Les fresques de 
Pompéi, celles qui sont contemporaines des Métamorphoses ou qui leur ont postérieures, ont 
avec le texte des rapports manifestes mais dont il est impossible de savoir en quel sens ils 
fonctionnent. Peu importe du reste, ce qui compte, c’est que les Métamorphoses sont comme 
le catalogue d’un musée imaginaire, elles sont le commentaire d’œuvres absentes qu’elles 
rappellent à la mémoire.  
 Si l’imagination est suscitée par les images, le cœur la multiplication des analyses 
psychologique qui le mettent en sympathie avec les souffrances subtilement analysées de ces 
héros de la fiction. Ovide fouille les cœurs avec une inlassable minutie et surtout ceux que 
frappent les tourments de l’amour, ou plutôt du désir. X sentiment est presque partout présent, 
parce qu’il est la cause principale des métamorphoses. C’est à lui qu’obéissent Apollon, 
quand il poursuit Daphné, Jupiter quand il « revêt diverses formes pour séduire Callisto, 
Europe et d’autres femmes, ou Myrrha quand elle rêve de partager la louche de son père. 
Ovide traque toutes les manifestations du désir, et, dans chacune, il épuise les possibilités 
psychologiques quelles impliquent. Il connaît les ruses le désir tend à la morale et il multiplie, 
pour les débusquer, les finesses et les variations, les formule attendues et paradoxales dont se 
confortent les cœurs endoloris. Ce monde foisonnant des mystères primordiaux qui sécrète en 
soi son propre tragique est décrit avec la langue de la civilisation la plus policée et la plus 
mondaine. Ovide joue avec son sujet, il le tourne et le retourne avec une délectation 
communicative et qui fait, ici ou là, sourire. Il use des figures comme d’un instrument 
d’investigation et de découverte à la fois qui tonne et ravit.  
 
LES FRISSONS DE L’HORREUR, UN MAÎTRE DU FANTASTIQUE  
 Ovide civilise la sauvagerie, l’apprivoise dans ses formules scintillantes, et fait du 
désir amoureux, fût-il incestueux, et de la cruauté des destins les sujets possibles une 
conversation mondaine. Le plaisir serait grand à n’être qu’esthétique, et il suffirait à justifier 
la lecture de l’œuvre. Mais ce serait la réduire gravement que de la lire ainsi, ou de ne la lire 



ODG ECE1 - Culture générale – Antiquité  
 
 

 14 

qu’ainsi^ Certaines métamorphoses, décrites longuement, comme s’il était possible de donner 
voir l’inconcevable et de justifier l’indescriptible, sont profondément troublantes, parce que 
soudain leur monstruosité semble possible. Et il y a aussi, pour nous troubler, l’horreur, à un 
point parfois à peine soutenable, me celle de la langue coupée de Philomèle qui tombée lu sol 
s’efforce encore de parler (VI, 555-560), Ovide est un maître du fantastique. Il joue 
alternativement à rapprocher de nous ses histoires par des effets de sympathie et de réel et à 
les éloigner par l’humour et l’habileté, excessive ou trop exhibée. Ce double mouvement 
produit un vertige, légère faille de récit où peut s’engouffrer l’inquiétude. Comment être sûr 
que tout cela est fabuleux et seulement fabuleux, alors que d’obscures terreurs réveillées 
tressaillent au fond de notre âme ? 
 
 
 
TEXTE N°5 : Lucrèce, Ier s ècle avt JC, De la nature des choses (De natura rerum) 
 
A. Hymne à Vénus [1,1-43] 
  
[1,1] Mère des Romains, charme des dieux et des hommes, bienfaisante Vénus, c'est toi qui, 
fécondant ce monde placé sous les astres errants du ciel, peuples la mer chargée de navires, et 
la terre revêtue de moissons; c'est par toi que tous les êtres sont conçus, et ouvrent leurs yeux 
naissants à la lumière. Quand tu parais, ô déesse, le vent tombe, les nuages se dissipent; la 
terre déploie sous tes pas ses riches tapis de fleurs; la surface des ondes te sourit, et les cieux 
apaisés versent un torrent de lumière resplendissante. 
 
[1,10] Dès que les jours nous offrent le doux aspect du printemps, dès que le zéphyr captif 
recouvre son haleine féconde, le chant des oiseaux que tes feux agitent annonce d'abord ta 
présence, puis, les troupeaux enflammés bondissent dans les gras pâturages et traversent les 
fleuves rapides tant les êtres vivants, épris de tes charmes et saisis de ton attrait, aiment à te 
suivre partout où tu les entraînes! Enfin, dans les mers, sur les montagnes, au fond des 
torrents, et dans les demeures touffues des oiseaux, et dans les vertes campagnes, [1,20] ta 
douce flamme pénètre tous les cœurs, et fait que toutes les races brûlent de se perpétuer. Ainsi 
donc, puisque toi seule gouvernes la nature, puisque, sans toi rien ne jaillit au séjour de la 
lumière, rien n'est beau ni aimable, sois la compagne de mes veilles, et dicte-moi ce poème 
que je tente sur la Nature, pour instruire notre cher Memmius. Tu as voulu que, paré de mille 
dons, il brillât toujours en toutes choses: aussi, déesse, faut-il couronner mes vers de grâces 
immortelles. 
 
[1,30] Fais cependant que les fureurs de la guerre s'assoupissent, et laissent en repos la terre et 
l'onde. Toi seule peux rendre les mortels aux doux loisirs de la paix, puisque Mars gouverne 
les batailles, et que souvent, las de son farouche ministère, il se rejette dans tes bras, et là, 
vaincu par la blessure d'un éternel amour, il te contemple, la tête renversée sur ton sein; son 
regard, attaché sur ton visage, se repaît avidement de tes charmes; et son âme demeure 
suspendue à tes lèvres. Alors, ô déesse, quand il repose sur tes membres sacrés, [1,40] et que, 
penchée sur lui, tu l'enveloppes de tes caresses, laisse tomber à son oreille quelques douces 
paroles, et demande-lui pour les Romains une paix tranquille. 
 
 
 
 



ODG ECE1 - Culture générale – Antiquité  
 
 

 15 

II- HOMERE (ENVIRON VIIIE SIECLE AVT JC), L’ILIADE ET 
L’ODYSSEE, POEMES EPIQUES 
 
TEXTE 1 : L’Iliade, chant 1, la fureur d’Achille. Traduction de Paul Mazon (Classiques en 
Poche).  
 
 Chante, déesse1, la colère2 d’Achille, le fils de Pélée ; détestable colère, qui aux 
Achéens valut des souffrances sans nombre et jeta en pâture à Hadès tant d’âmes fières de 
héros, tandis que de ces héros mêmes elle faisait la proie des chiens et de tous les oiseaux du 
ciel – pour l’achèvement du dessein de Zeus. Pars du jour où une querelle tout d’abord divisa 
le fils d’Atrée3, protecteur de son peuple, et le divin Achille. 
 Qui des dieux les mit donc aux prises en telle querelle et bataille ? Le fils de Létô et de 
Zeus4 (Apollon). C’est lui qui, courroucé contre le roi, fit par toute l’armée grandir un mal 
cruel, dont les hommes allaient mourant; cela, parce que le fils d’Atrée avait fait affront à 
Chrysès, son prêtre. Chrysès était venu aux fines nefs des Achéens, pour racheter sa fille, 
porteur d’une immense rançon et tenant en main, sur son bâton d’or, les bandelettes5 de 
l’archer Apollon ; et il suppliait tous les Achéens, mais surtout les deux fils d’Atrée, bons 
rangeurs de guerriers: « Atrides, et vous aussi, Achéens aux bonnes jambières, puissent les 
dieux, habitants de l’Olympe, vous donner de détruire la ville de Priam, puis de rentrer sans 
mal dans vos foyers ! Mais, à moi, puissiez-vous aussi rendre ma fille ! et, pour ce, agréez la 
rançon que voici, par égard pour le fils de Zeus, pour l’archer Apollon. » 

 Lors tous les Achéens en rumeur d’acquiescer: qu’on ait respect du prêtre ! que l’on 
agrée la splendide rançon ! Mais cela n’est point du goût d’Agamemnon, le fils d’Atrée. 
Brutalement il congédie Chrysès, avec rudesse il ordonne : « Prends garde, vieux, que je ne 
te rencontre encore près des nefs creuses, soit à y traîner aujourd’hui, ou à y revenir demain. 
Ton bâton, la parure même du dieu pourraient alors ne te servir de rien. Celle que tu veux, je 
ne la rendrai pas. La vieillesse l’atteindra auparavant dans mon palais, en Argos, loin de sa 
patrie, allant et venant devant le métier et, quand je l’y appelle, accourant à mon lit6. Va, et 
plus ne m’irrite, si tu veux partir sans dommage. » 

 Il dit, et le vieux, à sa voix, prend peur et obéit. Il s’en va en silence, le long de la 
grève où bruit la mer, et, quand il est seul, instamment le vieillard implore sire Apollon, fils 
de Létô aux beaux cheveux: « Entends-moi, dieu à l’arc d’argent, qui protèges Chrysé et Cilla 
la divine, et sur Ténédos règnes souverain ! Ô Sminthée7, si jamais j’ai élevé pour toi un 
temple qui t’ait plu, si jamais j’ai pour toi brûlé de gras cuisseaux de taureaux et de chèvres, 
accomplis mon désir : fassent tes traits payer mes pleurs aux Danaens8!» 

 Il dit : Phœbos Apollon entend sa prière, et il descend des cimes de l’Olympe, le cœur 
en courroux, ayant à l’épaule, avec l’arc, le carquois aux deux bouts bien clos; et les flèches 
sonnent sur l’épaule du dieu courroucé, au moment où il s’ébranle et s’en va, pareil à la nuit. 
Il vient se poster à l’écart des nefs, puis lâche son trait. Un son terrible jaillit de l’arc 
d’argent. Il s’en prend aux mulets d’abord, ainsi qu’aux chiens rapides. Après quoi, c’est sur 
les hommes qu’il tire et décoche sa flèche aiguë; et les bûchers funèbres, sans relâche, 
brûlent par centaines. 

 Neuf jours durant, les traits du dieu s’envolent ainsi à travers l’armée. Le dixième 
jour, Achille appelle les gens à l’assemblée9. La déesse aux bras blancs, Héré, vient de lui 
mettre au cœur cette pensée. Elle a souci des Danaens à les voir mourir de la sorte. Lors donc 
que tous sont là, formés en assemblée, Achille aux pieds rapides se lève et leur dit : « Fils 



ODG ECE1 - Culture générale – Antiquité  
 
 

 16 

d’Atrée, j’imagine que nous allons bientôt, rejetés loin du but, retourner sur nos pas – du 
moins si nous pouvons échapper à la mort : guerre et peste frappant ensemble finiront par 
avoir raison des Achéens ! Allons, interrogeons un devin ou un prêtre – voire un interprète de 
songes : le songe aussi est message de Zeus. C’est lui qui nous dira d’où vient ce grand 
courroux de Phœbos Apollon, s’il se plaint pour un vœu, une hécatombe10 omise ; et nous 
verrons alors s’il répond à l’appel du fumet des agneaux et des chèvres sans tache, et s’il veut 
bien, de nous, écarter le fléau. » 

 Il dit et se rassied. Et voici que se lève Calchas, fils de Thestor, de beaucoup le 
meilleur des devins, qui connaît le présent, le futur, le passé, et qui a su conduire les nefs des 
Achéens jusques à Ilion par l’art divinatoire qu’il doit à Phœbos Apollon. Sagement il prend 
la parole et dit : « Achille, cher à Zeus, tu veux qu’ici j’explique le courroux d’Apollon, le 
seigneur Archer : eh bien ! je parlerai. Mais toi, comprends-moi bien, et jure-moi d’abord de 
m’être un franc appui, en paroles et en actes. Je vais, j’imagine, irriter quelqu’un dont la 
puissance est grande parmi les Argiens, à qui obéissent tous les Achéens. Un roi a toujours 
l’avantage, quand il s’en prend à un vilain. Il peut bien pour un jour digérer sa colère : il 
n’en garde pas moins pour plus tard sa rancune au fond de sa poitrine, jusqu’à l’heure 
propice à la satisfaire. Vois donc si tu es prêt à garantir ma vie. » 

 Achille aux pieds rapides alors lui répond : « Rassure-toi, et, en toute franchise, dis-
nous ce que tu sais être l’arrêt des dieux. Non, par Apollon cher à Zeus, à qui, Calchas, va ta 
prière, lorsque tu veux aux Danaens révéler les arrêts du ciel, non, tant que je vivrai, tant 
qu’ici-bas j’aurai les yeux ouverts, nul, près de nos nefs creuses, ne portera sur toi sa lourde 
main, nul entre tous les Danaens, quand tu nommerais même ici Agamemnon, qui aujourd’hui 
se flatte d’être de beaucoup le premier dans ce camp. » 

 Le devin sans reproche lors se rassure et dit : « Ce n’est pas pour un vœu, une 
hécatombe omise, qu’ici se plaint le dieu. C’est pour son prêtre, à qui Agamemnon a fait 
affront naguère, en refusant de délivrer sa fille et d’agréer une rançon. Voilà pourquoi 
l’Archer vous a octroyé des souffrances et vous en octroiera encore. Des Danaens il 
n’écartera pas le fléau outrageux, avant qu’ils n’aient à son père rendu la vierge aux yeux 
vifs, sans marché, sans rançon, et mené à Chrysé une sainte hécatombe. Ce jour-là seulement, 
nous le pourrons apaiser et convaincre. » 

 Il dit et se rassied. Et voici que se lève le héros, fils d’Atrée, le puissant prince 
Agamemnon. Il est des plus chagrins ; terriblement ses entrailles se gonflent d’une noire 
fureur ; ses yeux paraissent un feu étincelant. Et, d’abord, sur Calchas dardant un œil 
mauvais, il dit : « Prophète de malheur, jamais tu n’as rien dit qui fût fait pour me plaire. En 
toute occasion, ton cœur trouve sa joie à prédire le malheur. Mais, de bonheur, jamais tu n’en 
annonces, jamais tu n’en amènes. Et tu viens encore aujourd’hui déclarer, au nom des dieux, 
à la face des Danaens, que, si l’Archer leur cause des souffrances, c’est parce que j’ai, moi, 
refusé d’agréer la splendide rançon de cette fille, Chryséis. Il est vrai : j’aime mieux, de 
beaucoup, la garder chez moi. Je la préfère à Clytemnestre même, ma légitime épouse. Non, 
elle ne lui cède en rien, pour la stature ni le port, pour l’esprit ni pour l’adresse. Et, malgré 
tout cela, je consens à la rendre, si c’est le bon parti : j’aime mieux voir mon armée saine et 
sauve que perdue ! Mais alors, sans retard, préparez-moi une autre part d’honneur11, pour que 
je ne sois pas, seul des Argiens, privé de telle part : ce serait malséant. Et – vous le voyez tous 
– ma part, à moi, s’en va ailleurs. » 

 Lors le divin Achille aux pieds infatigables dit : « Illustre fils d’Atrée, pour la cupidité, 



ODG ECE1 - Culture générale – Antiquité  
 
 

 17 

tu n’as pas ton pareil ! Et comment les Achéens magnanimes pourraient-ils te donner 
semblable part d’honneur ? Nous n’avons pas, que je sache, de trésor commun en réserve. 
Tout ce que nous avons tiré du sac des villes a été partagé : sied-il que les gens de nouveau le 
rapportent à la masse ? Quitte, pour l’instant, cette femme au dieu, et nous, les Achéens, nous 
te la revaudrons au triple et au quadruple, si Zeus nous donne un jour de ravager Troie aux 
bonnes murailles. » 

 Le roi Agamemnon en réponse lui dit : « Non, non, ne cherche pas, pour brave que tu 
sois, Achille pareil aux dieux, à me dérober ta pensée : je ne me laisserai surprendre ni 
séduire. Prétends-tu donc, quand toi, tu garderas ta part, qu’ainsi je me morfonde, moi, privé 
de la mienne ? Et est-ce là pourquoi tu m’invites à rendre celle dont il s’agit? Si les Achéens 
magnanimes me donnent une part d’honneur en rapport avec mes désirs et égale à ce que je 
perds, soit ! Mais, s’ils me la refusent, c’est moi qui irai alors prendre la tienne, ou celle 
d’Ajax, ou celle d’Ulysse – la prendre et l’emmener. Et l’on verra la fureur de celui chez qui 
j’irai!... Mais à cela nous songerons plus tard. Pour l’instant, allons ! à la mer divine tirons la 
nef noire; formons une équipe choisie de rameurs ; puis embarquons une hécatombe ; faisons 
monter à bord la jolie Chryséis; enfin qu’un chef soit pris parmi ceux qui ont voix au conseil, 
Ajax, Idoménée, ou le divin Ulysse – ou toi-même, toi, le fils de Pélée, l’homme entre tous 
terrible, pour accomplir le sacrifice par lequel tu sauras apaiser le Préservateur12. » 

 Achille aux pieds rapides sur lui lève un œil sombre et dit : « Ah ! cœur vêtu 
d’effronterie et qui ne sais songer qu’au gain ! Comment veux-tu qu’un Achéen puisse obéir 
de bon cœur à tes ordres, qu’il doive aller en mission ou marcher à un franc combat ? Car, 
enfin, ce n’est pas à cause de ces Troyens belliqueux que je suis venu, moi, me battre ici. À 
moi, ils n’ont rien fait. Jamais ils n’ont ravi mes vaches ou mes cavales ; jamais ils n’ont 
saccagé les moissons de notre Phthie13 fertile et nourricière: il est entre nous trop de monts 
ombreux, et la mer sonore ! C’est toi, toi, l’effronté, que nous avons suivi, pour te plaire, pour 
vous obtenir aux frais des Troyens une récompense, à vous, Ménélas et toi, face de chien ! Et 
de cela tu n’as cure ni souci ! et tu viens, de ton chef, me menacer maintenant de m’enlever 
ma part d’honneur, la part que j’ai gagnée au prix de tant de peines et que m’ont octroyée les 
fils des Achéens ! Jamais pourtant ma part n’est égale à la tienne, lorsque les Achéens 
ravagent quelque bonne ville troyenne. Dans la bataille bondissante, ce sont mes bras qui 
font le principal14 ; mais, vienne le partage, la meilleure part est pour toi. Elle est mince au 
contraire – et j’y tiens d’autant plus – la part, que, moi, je rapporte à mes nefs, quand j’ai 
assez peiné à la bataille. Mais, cette fois, je repars pour la Phthie. Mieux vaut cent fois rentrer 
chez moi avec mes nefs recourbées. Je me vois mal restant ici, humilié15, à t’amasser 
opulence et fortune! » 

 Agamemnon protecteur de son peuple, répond : « Eh ! fuis donc, si ton cœur en a telle 
envie. Ce n’est pas moi qui te supplie de rester ici pour me plaire. J’en ai bien d’autres prêts 
à me rendre hommage, et, avant tous, le prudent Zeus. Tu es bien pour moi le plus odieux de 
tous les rois issus de Zeus. Ton plaisir toujours, c’est la querelle, la guerre et les combats. 
Pourtant, si tu es fort, ce n’est qu’au Ciel que tu le dois... Va-t’en chez toi, avec tes nefs, tes 
camarades ; va régner sur tes Myrmidons : de toi je n’ai cure et me moque de ta rancune. 
Entends pourtant ma menace. Si Phœbos Apollon m’enlève Chryséis, je la ferai mener par 
une nef et des hommes à moi ; mais, à mon tour, en personne, j’irai jusqu’à ta baraque, et 
j’en emmènerai la jolie Briséis, ta part, à toi, pour que tu saches combien je suis plus fort que 
toi, et que tout autre à l’avenir hésite à me parler comme on parle à un pair et à s’égaler à 
moi devant moi.» 
 



ODG ECE1 - Culture générale – Antiquité  
 
 

 18 

 Il dit, et le chagrin prend le fils de Pélée, et, dans sa poitrine virile, son cœur balance 
entre deux desseins. Tirera-t-il le glaive aigu pendu le long de sa cuisse ? du même coup, il 
fait lever les autres16, et lui, il tue l’Atride. Ou calmera-t-il son dépit et domptera-t-il sa 
colère? Mais, tandis qu’en son âme et son cœur il remue ces pensées et qu’il tire déjà du 
fourreau sa grande épée, Athéné vient du ciel. C’est Héré (Héra) qui la dépêche, la déesse aux 
bras blancs, qui en son cœur les aime et les protège également tous deux. Elle s’arrête derrière 
le Péléide et lui met la main sur ses blonds cheveux – visible pour lui seul : nul autre ne la 
voit. Achille est saisi de stupeur ; il se retourne et aussitôt reconnaît Pallas Athéné. Une lueur 
terrible s’allume dans ses yeux, et, s’adressant à elle, il dit ces mots ailés : « Que viens-tu 
faire encore, fille de Zeus qui tient l’égide17? Viens-tu donc voir l’insolence d’Agamemnon, 
le fils d’Atrée ? Eh bien ! je te le déclare, et c’est là ce qui sera : son arrogance lui coûtera 
bientôt la vie. » 
 
 La déesse aux yeux pers, Athéné, lui répond : « Je suis venue du ciel pour calmer ta 
fureur : me veux-tu obéir ? La déesse aux bras blancs, Héré, m’a dépêchée, qui, en son cœur, 
vous aime et vous protège également tous deux. Allons! Clos ce débat, et que ta main ne tire 
pas l’épée. Contente-toi de mots, et, pour l’humilier, dis-lui ce qui l’attend. Va, je te le 
déclare, et c’est là ce qui sera : on t’offrira un jour trois fois autant de splendides présents 
pour prix de cette insolence. Contiens-toi et obéis-nous. » Achille aux pieds rapides lors lui 
répond ainsi : « Un ordre de vous deux, déesse, est de ceux qu’on observe. Quelque courroux 
que je garde en mon cœur, c’est là de bon parti. Qui obéit aux dieux, des dieux est écouté. » 
(…) 
 
 Cependant, le fils de Pélée de nouveau, en mots insultants, interpelle le fils d’Atrée et 
laisse aller sa colère : « Sac à vin ! œil de chien et cœur de cerf18! Jamais tu n’as eu le 
courage de t’armer pour la guerre avec tes gens, ni de partir pour un aguet avec l’élite 
achéenne : tout cela te semble la mort ! Certes il est plus avantageux, sans s’éloigner du vaste 
camp des Achéens, d’arracher les présents qu’a reçus à quiconque te parle en face. Ah ! le 
beau roi, dévoreur de son peuple ! il faut qu’il commande à des gens de rien : sans quoi, fils 
d’Atrée, tu aurais aujourd’hui lancé ton dernier outrage. Eh bien ! je te le déclare, et j’en jure 
un grand serment. – Ce bâton m’en soit témoin, qui jamais plus ne poussera ni de feuilles ni 
de rameaux, et, maintenant qu’il a quitté l’arbre où il fut coupé dans la montagne, jamais plus 
ne refleurira ! Le bronze en a rasé le feuillage et l’écorce, et le voici maintenant entre les 
mains des fils des Achéens qui rendent la justice et, au nom de Zeus, maintiennent ledroit19. 
Ce sera là pour toi le plus sûr des serments. – Un jour viendra où tous les fils des Achéens 
sentiront en eux le regret d’Achille ; de ce moment-là, malgré ton déplaisir, tu ne pourras 
plus leur être en rien utile, quand, par centaines, ils tomberont mourants sous les coups 
d’Hector meurtrier. Alors, au fond de toi, tu te déchireras le cœur, dans ton dépit d’avoir 
refusé tout égard au plus brave des Achéens. » 
 
 
 
TEXTE 2 : L'Odyssée chant I, v. 1-10. Invocation à la Muse  (trad. Philippe Jaccottet), éd. 
La Découverte/Syros, coll. La Découverte Poche, 2004 (première parution 1955), chant I, 1-5, 
p. 12. 
 
1  Ô Muse, conte-moi l’aventure de l’Inventif : celui qui pilla Troie, qui pendant des années 
erra, voyant beaucoup de villes, découvrant beaucoup d’usages, souffrant beaucoup 
d’angoisses dans son âme sur la mer 
5   pour défendre sa vie et le retour de ses marins sans en pouvoir sauver un seul, quoi qu'il en 



ODG ECE1 - Culture générale – Antiquité  
 
 

 19 

eût ; par leur propre fureur ils furent perdus en effet, ces enfants qui touchèrent aux troupeaux 
du dieu d'En Haut, le Soleil qui leur prit le bonheur du retour... 
10  À nous aussi, Fille de Zeus, conte un peu ces exploits ! 
 
 
 
TEXTE 3 : L'Odyssée chant V, Ulysse refusant l’offre de Calypso 
 
Résumé de l'épisode : Son navire disloqué, Ulysse parvient à lier ensemble quille et mât en 
une épave qui dérive neuf jours durant et l'emporte jusqu'au bout du monde, dans l'île 
idyllique d'Ogygie où vit Calypso. La nymphe l'accueille avec amour. Elle lui propose de le 
rendre immortel et jeune à tout jamais, ce qu'il refuse, restant là sept années à pleurer un 
retour impossible avant que Zeus n'accepte de le libérer. Sur l'injonction d'Hermès, Calypso 
doit se résoudre à le laisser partir ; elle lui offre son aide pour construire un radeau. 
 
 
Extrait : Ulysse pleurant sur l’île de Calypso, 151-191, traduction par Philippe Jaccottet.  
 
 Il était sur le promontoire ; ses larmes n’avaient pas séché, et toute la douceur de la vie 
s’écoulait avec ses larmes ; la nymphe ne lui plaisait plus. Il n’en passait pas moins les nuits, 
mais par devoir, dans la grotte profonde : elle ardente, lui sans ardeur mais, le jour, il allait 
s’asseoir sur les pierres des grèves et il pleurait en regardant la mer sans moissons. La 
nymphe merveilleuse en s’approchant lui dit : "Malheureux, va! ne pleure plus toujours, et 
que ta vie ne se consume point! Je veux bien te donner congé... Allons ! coupe de longues 
poutres à la hache, et construis-en une barque assez grande, avec un pont assez haut, afin 
qu’elle t’emporte dans les brumes de la mer. Moi, j’y déposerai le vin pourpre, le pain et l’eau 
en suffisance, en sorte que tu n’aies pas faim, et je te vêtirai, puis ferai souffler un bon vent, 
afin que sain et sauf tu retrouves ton lieu natal, s’il plaît du moins aux dieux qui possèdent le 
ciel immense et, mieux que moi, peuvent décider et parfaire." 
 A ces mots, l’endurant Ulysse eut un frisson et dit à Calypso ces paroles ailées : 
"Tu médites, déesse, autre chose que mon retour en m’incitant à franchir en barque ce 
douloureux, terrible abîme ; même d’harmonieux croiseurs, allègres sous le vent de Zeus, 
n’en viennent pas à bout ! Ne t’en déplaise, je ne m’embarquerai pas avant que tu ne m’aies 
juré, par le serment majeur, que tu n’as pas ainsi d’autres desseins sur moi."  
 A ces mots, Calypso la merveilleuse eut un sourire, le flatta de la main et lui dit ces 
paroles : Tu es injuste, ami, mais non point sans malice, il est vrai, pour penser à tenir ce 
langage. Soyez donc mes témoins, ô Terre, ô vaste Ciel là-haut, et vous eaux tombantes du 
Styx, par le plus grand, le plus terrible des serments que puisse faire un Bienheureux, que je 
n’ai pas d’autres desseins sur lui !  
 Je ne te donne pas ici d’autres conseils que ceux que je me donnerais, si j’étais en un 
tel péril. Car mon esprit est juste, et dans cette poitrine l’âme n’est pas de fer, mais de pitié." 

 
- Autre traduction (Frédéric Mugler, éd. de la Différence, 1984) pour les quatre derniers vers 
et suite de l’extrait (v.188-227) Ulysse et le choix de la condition mortelle :  
Ce que je pense et veux te dire, c’est exactement  
Ce que je me souhaiterais en un pareil besoin.  
Mon esprit est toute droiture, et au fond de moi-même  
N’habite pas un cœur de fer, mais de compassion. » 
   La toute divine, à ces mots, l’emmena au plus court.  
Ulysse suivit donc la nymphe en marchant sur ses traces,  



ODG ECE1 - Culture générale – Antiquité  
 
 

 20 

Et déesse et mortel gagnèrent la grotte voûtée.  
Il s’installa dans le fauteuil qu’Hermès avait quitté ;  
La nymphe posa devant lui des mets de toute sorte,  
Aliments et boissons dont se nourrissent les mortels,  
Puis elle vint s’asseoir en face du divin Ulysse.  
Ses femmes lui donnèrent le nectar et l’ambroisie.  
Les mets préparés et servis passèrent dans leurs mains.  
Sitôt qu’ils eurent satisfait la soif et l’appétit,  
Calypso la divine arole et lui dit  
« Divin rejeton de Laërte, industrieux Ulysse,  
Est-il donc vrai que tu veux retourner dès à présent,  
Chez toi, dans ta patrie ? Eh bien, quoi qu’il arrive, adieu ! 
Mais si ton cœur pouvait savoir de combien de chagrins  
Doivent t’accabler avant que de rentrer chez toi,  
Tu resterais à mes côtés pour garder mon logis  
Et devenir un dieu, malgré ton désir de revoir  
Une épouse à laquelle se raccrochent tous tes vœux.  
Je me flatte pourtant de n’être pas moins séduisante  
De stature et de port, car il ne sied point à des femmes  
De rivaliser par leurs traits avec des Immortelles. »  
Ulysse l’avisé lui fit alors cette réponse :  
Déesse auguste, ne te fâche pas. Je le sais bien,  
Oui, je sais que la sage Pénélope ne te vaut,  
Quand on la voit, ni par la taille ni par la beauté : 
Ce n’est qu’une mortelle, et toi, tu seras toujours jeune.  
Pourtant je ne désire et ne souhaite qu’une chose  
Rentrer dans mon pays et voir le jour de mon retour.  
Si un dieu me renverse encor sur les vagues vineuses,  
Je m’y résignerai : mon cœur en a pris l’habitude.  
J’ai déjà souffert tant de maux et subi tant d’épreuves  
Sur les flots, à la guerre. Advienne encore ce surcroît » ! 
   Comme il parlait, le soleil se coucha et le soir vint.  
Ils gagnèrent tous deux le fond de la grotte voûtée  
Et restèrent ensemble à se serrer l’un contre l’autre.   
 
 
 
III- CITATIONS THEORIQUES SUR LES MYTHES 
 
TEXTE N°1 : Jean-Pierre VERNANT,  L'univers, les dieux, les hommes, Paris, Seuil, 
1999. 
 
Présentation :  
 Jean-Pierre Vernant (1914-2007) est un anthropologue et historien français, spécialiste 
du monde hellénique. Il est reçu premier à l’agrégation de philosophie en 1937. Communiste 
jusqu’en 1969, ce héros de la Résistance enseigne par la suite au Collège de France. 
 Dans ce livre, il raconte les mythes de la Grèce ancienne. Il évoque les origines de 
l’Univers, la guerre des dieux et les liens que l’humanité n’a cessé d’entretenir avec le divin. 
De la castration d’Ouranos aux ruses de Zeus, de l’invention de la femme au voyage 



ODG ECE1 - Culture générale – Antiquité  
 
 

 21 

d’Ulysse, des aventures d’Europe au destin boiteux d’Œdipe et à la course aux Gorgones, 
l’auteur nous fait entendre ces vieux mythes toujours vivants. 
 Jean-Pierre Vernant, qui a consacré sa vie à la mythologie grecque, nous permet alors 
de mieux en déchiffrer le sens souvent multiple. C’est à cette rencontre entre le conteur et le 
savant que ce livre doit son originalité. 
 
Extraits de l’Avant-propos : 
 
 « Dans ce livre, j’ai tenté de livrer directement de bouche à oreille un peu de cet 
univers grec auquel je suis attaché et dont la survie en chacun de nous me semble, dans le 
monde d’aujourd’hui, plus que jamais nécessaire. Il me plaisait aussi que cet héritage 
parvienne au lecteur sur le mode de ce que Platon nomme des fables de nourrice, à la façon de 
ce qui se passe d’une génération à la suivante en dehors de tout enseignement officiel. 
 J’ai essayé de raconter comme si la tradition de ces mythes pouvait se perpétuer 
encore. La voix qui autrefois, pendant des siècles, s’adressait directement aux auditeurs 
grecs, et qui s’est tue, je voulais qu’elle se fasse entendre de nouveau aux lecteurs 
d’aujourd’hui, et que, dans certaines pages de ce livre, si j’y suis parvenu, ce soit elle, en 
écho, qui continue à résonner. » 
 
 « Le récit mythique [...] n'est pas fixé dans une forme définitive. Il comporte toujours 
des variantes, des versions multiples que le conteur trouve à sa disposition, qu'il choisit en 
fonction des circonstances, de son public ou de ses préférences, et où il peut retrancher, 
ajouter, modifier si cela lui paraît bon. Aussi longtemps qu'une tradition orale de légendes est 
vivante, qu'elle reste en prise sur les façons de penser et les mœurs d'un groupe, elle bouge : le 
récit demeure en partie ouvert à l'innovation.  
 Quand le mythologue antiquaire la trouve en fin de course, déjà fossilisée en des 
écrits littéraires ou savants, comme je l'ai dit pour le cas grec, chaque légende exige de lui, 
s'il veut la déchiffrer correctement, que son enquête s'élargisse, palier par palier : d'une de 
ses versions à toutes les autres, si mineures soient-elles, sur le même thème, puis à d'autres 
récits mythiques proches ou lointains, et même à d'autres textes appartenant à des secteurs 
différents de la même culture : littéraires, scientifiques, politiques, philosophiques, finalement 
à des narrations plus ou moins similaires de civilisations éloignées. Ce qui intéresse en effet 
l'historien et l'anthropologue, c'est l'arrière-plan intellectuel dont témoigne le fil de la 
narration, le cadre sur lequel il est tissé, ce qui ne peut être décelé qu'à travers la 
comparaison des récits, par le jeu de leurs écarts et de leurs ressemblances. » 
 
 
 
TEXTE N°2 : Les origines de la pensée grecque, Paris, PUF-Quadrige, 1962 (préface de 
1987), édition 2007. 
 
Présentation :  
 L’auteur analyse les mutations ayant entraîné, entre le XIIè siècle et le Vè siècle 
avant JC, le passage d’un règne du mythe à l’avènement d’une raison grecque centrée 
sur la question politique. Il propose ainsi une présentation éclairante des mutations ayant 
affecté le monde grec au cours de cette période, après avoir rappelé rapidement les 
événements des siècles passés.  
 Il commence par présenter les mutations politiques et sociales que connut ce monde, 
notamment ses rapports avec la Méditerranée et l’Orient. Les deux derniers chapitres, sans 
doute les plus décisifs de l’ouvrage, déduisent le passage du mythe à la raison, d’une 



ODG ECE1 - Culture générale – Antiquité  
 
 

 22 

cosmogonie de la souveraineté à une cosmologie centrée, trouvant un reflet ou une analogie 
dans un modèle social et politique, hésitant entre un modèle aristocratique d’une part, et un 
modèle égalitaire d’autre part, dans ce système nouveau qu’est la polis (la « cité » en grec).  
 La fracture expliquant le miracle grec se caractérise par l’avènement d’une enquête 
rationnelle sur la nature et sur le monde humain, en dressant une évolution parallèle entre 
ces deux domaines. Le triomphe d’une raison grecque trouve sa confirmation dans les 
transformations sociales et politiques ayant affecté le monde grec. 
 On a pu regretter le manque de prise en charge du mythe dans sa fonction primordiale. 
Il souligne l’hétérogénéité entre le mythe et un certain usage de la raison, sans faire 
l’hypothèse que le mythe pourrait traverser la raison elle-même comme sa face souterraine.  
 La préface, ajoutée en 1987 à un texte originel de 1962, présente synthétiquement en 
deux ou trois pages toute la thèse qui est établie par la suite ; et elle présente les avancées de 
la recherche entre 1962 et 1987 tout en mettant l’ouvrage en perspective par rapport à cette 
évolution. À côté de phrases explicitant les avancées théoriques, Vernant présente de 
nombreux exemples concrets pour étayer son propos. 
 
 
Extraits :  
 « Cette sophia apparaît dès l'aube du VIIe siècle ; elle est rattachée à une pléiade de 
personnages assez étranges qu'auréole une gloire quasi légendaire et que la Grèce ne cessera 
pas de célébrer comme ses premiers, comme ses vrais "Sages". Elle n'a pas pour objet 
l'univers de la phusis mais le monde des hommes : quels éléments le composent, quelles 
forces le divisent contre lui-même, comment les harmoniser, les unifier pour que de leur 
conflit naisse l'ordre humain de la cité. Cette sagesse est le fruit d'une longue histoire, difficile 
et heurtée, où interviennent des facteurs multiples, mais qui dès le départ, s'est détournée de la 
conception mycénienne du Souverain pour s'orienter dans une autre voie. Les problèmes du 
pouvoir, des ses formes, de ses composantes, se sont d'emblée posés en termes neufs » (p 35). 
 
 « La philosophie va donc se trouver à sa naissance dans une position ambiguë : dans 
ses démarches, dans son inspiration, elle s'apparentera tout à la fois aux initiations des 
mystères et aux controverses de l'agora ; elle flottera entre l'esprit de secret propre aux sectes 
et la publicité du débat contradictoire qui caractérise l'activité politique. Suivant les milieux, 
les moments, les tendances, on la verra, comme la secte pythagoricienne en Grande Grèce, au 
VIe siècle, s'organiser en confrérie fermée et refuser de livrer à l'écrit une doctrine purement 
ésotérique. Elle pourra aussi, comme le fera le mouvement des Sophistes s'intégrer 
entièrement à la vie publique, se présenter comme une préparation à l'exercice du pouvoir 
dans la cité et s'offrir librement à chaque citoyen moyennant leçons payées à prix d'argent. De 
cette ambiguïté qui marque son origine, la philosophie grecque ne s'est peut-être jamais 
entièrement dégagée. Le philosophe ne cessera pas d'osciller entre deux attitudes, d'hésiter 
entre deux tentations contraires. Tantôt il s'affirmera seul qualifié pour diriger l'État, et, 
prenant orgueilleusement la relève du roi-divin, il prétendra, au nom de ce "savoir" qui l'élève 
au dessus des hommes, réformer toute la vie sociale et ordonner souverainement la cité. 
Tantôt il se retirera du monde pour se replier dans une sagesse purement privée ; groupant 
autour de lui quelques disciples, il voudra avec eux instaurer dans la cité une cité autre, en 
marge de la première et, renonçant à la vie publique, cherchera son salut dans la connaissance 
et la contemplation » (p 55-56).). 
 
 
 



ODG ECE1 - Culture générale – Antiquité  
 
 

 23 

TEXTE N°3 : Mircea ELIADE, Aspects du mythe, 1963. 
 
 Qu’est-ce au juste qu’un « mythe » ? Dans le langage courant du XIXe siècle, le mythe 
signifiait tout ce qui s’opposait à la « réalité » : la création d’Adam ou l’homme invisible, 
aussi bien que l’histoire du monde racontée par les Zoulous ou la Théogonie d’Hésiode4 

étaient des « mythes ». Comme beaucoup d’autres clichés de l’illuminisme et du positivisme, 
celui-ci5 aussi était de structure et d’origine chrétiennes ; car, pour le christianisme primitif, 
tout ce qui ne trouvait pas sa justification dans l’un ou l’autre des deux Testaments était faux : 
c’était une « fable ». Mais les recherches des ethnologues nous ont forcés de revenir sur cet 
héritage sémantique6, survivance de la polémique chrétienne contre le monde païen. On 
commence enfin à connaître et à comprendre la valeur du mythe tel qu’elle a été élaborée par 
les sociétés « primitives » et archaïques, c’est-à-dire par les groupes humains où le mythe se 
trouve être le fondement même de la vie sociale et de la culture. Or, un fait nous frappe dès 
l’abord : pour de telles sociétés, le mythe est censé exprimer la vérité absolue, parce qu’il 
raconte une histoire sacrée, c’est-à-dire une révélation transhumaine qui a eu lieu à l’aube du 
Grand Temps, dans le temps sacré des commencements (in illo tempore). Étant réel et sacré, 
le mythe devient exemplaire et par conséquent répétable, car il sert de modèle, et 
conjointement de justification, à tous les actes humains. En d’autres termes, un mythe est une 
histoire vraie qui s’est passée au commencement du Temps et qui sert de modèle aux 
comportements des humains. En imitant les actes exemplaires d’un dieu ou d’un héros 
mythique, ou simplement en racontant leurs aventures, l’homme des sociétés archaïques se 
détache du temps profane et rejoint magiquement le Grand Temps, le temps sacré. 
 Comme on le voit, il s’agit d’un renversement total des valeurs : tandis que le langage 
courant confond le mythe avec les « fables », l’homme des sociétés traditionnelles y 
découvre, au contraire, la seule révélation valable de la réalité. On n’a pas tardé à tirer les 
conclusions de cette découverte. Peu à peu, on n’a plus insisté sur le fait que le mythe raconte 
des choses impossibles ou improbables : on s’est contenté de dire qu’il constitue un mode de 
pensée différent du nôtre, mais que, en tout cas, on ne doit pas le traiter, a priori, comme 
aberrant. On est allé plus loin : on a essayé d’intégrer le mythe dans l’histoire générale de la 
pensée, en le considérant comme la forme par excellence de la pensée collective. Or, comme 
la « pensée collective » n’est jamais complètement abolie dans une société, quel qu’en soit le 
degré d’évolution, on n’a pas manqué d’observer que le monde moderne conserve encore un 
certain comportement mythique : par exemple, la participation d’une société entière à certains 
symboles a été interprétée comme une survivance de la « pensée collective ». Il n’était pas 
difficile de montrer que la fonction d’un drapeau national, avec toutes les expériences 
affectives qu’elle comporte, n’était nullement différente de la « participation » à un symbole 
quelconque dans les sociétés archaïques. Ce qui revenait à dire que, sur le niveau de la vie 
sociale, il n’existait pas de solution de continuité entre le monde archaïque et le monde 
moderne. La seule grande différence était marquée par la présence, chez la plupart des 
individus constituant les sociétés modernes, d’une pensée personnelle, absente, ou presque, 
chez les membres des sociétés traditionnelles. 
  Ce n’est pas le lieu d’entamer des considérations générales à propos de la « pensée 
collective ». Notre problème est plus modeste : si le mythe n’est pas une création puérile et 
aberrante de l’humanité « primitive », mais l’expression d’un mode d’être dans le monde, que 
sont devenus les mythes dans les sociétés modernes ? Ou, plus exactement : qu’est-ce qui a 
pris la place essentielle que le mythe détenait dans les sociétés traditionnelles ? Car, certaines 
« participations » aux mythes et aux symboles collectifs survivent encore dans le monde 
moderne, mais elles sont loin de remplir le rôle central que le mythe joue dans les sociétés 
traditionnelles : en comparaison de celles-ci, le monde moderne semble dépourvu de mythes. 
 



ODG ECE1 - Culture générale – Antiquité  
 
 

 24 

 4 Poète grec du VIIIe siècle av. J.-C., auteur de la Théogonie, qui retrace en particulier les 
différents âges de l’humanité (or, argent, bronze et fer). 
 5 Reprend le mot « cliché ». 
 6 Qui concerne le sens. 
 
 
TEXTE N° 4 : Pierre SMITH, article « Mythe », Encyclopaedia Universalis, 1985. 
 
 On a souvent rapproché le mythe et le rêve. Le récit d’un rêve ressemble beaucoup à 
un mythe et, quelle que soit leur invraisemblance, les rêves sont partout considérés comme 
porteurs de significations profondes. On a démontré récemment que les rêves étaient 
indispensables au sommeil et donc à la santé mentale et physique des individus. Si rêver est 
une condition indispensable de l’activité intellectuelle, les mythes, eux, sont sans doute 
nécessaires à la mise en forme des produits de cette activité et à l’organisation des relations 
entre les individus. Dans la mesure où les mythes servent à constituer les catégories dans 
lesquelles s’enracinent les cultures, ils jettent à la fois les bases de la signification et celles de 
la communication. Par eux, l’ordre de la culture et l’ordre de la société sont intimement 
associés sans pour autant qu’il faille voir l’un comme le reflet de l’autre. […] 
 Si la fonction des mythes est bien celle7 qu’on vient de désigner, elle est évidemment 
universelle et rien ne permet de supposer que notre civilisation puisse se dispenser de mythes 
ou de leur équivalent. Deux remarques cependant s’imposent. En premier lieu, dans la mesure 
où la fonction des mythes est liée à l’adhésion qu’on leur accorde, on est enclin à ne jamais 
reconnaître comme mythes que les mythes des autres. Au sein d’une civilisation aussi 
complexe que la civilisation industrielle, des sous-groupes peuvent certes relativiser la 
position d’autres sous-groupes en les accusant de s’abandonner à des mythes ; ainsi le 
marxiste face au chrétien, l’artiste face à l’homme d’affaires, une génération face à une autre, 
et réciproquement. Mais, pour découvrir ce qu’est le travail des mythes dans son propre 
esprit, il faut automatiquement faire référence à d’autres mythes, fût-ce celui de la « science ». 
En second lieu, les mythes s’insèrent toujours dans un système de genres, oraux ou écrits, qui 
diffère selon les cultures et qui influe sur la forme particulière qu’y prennent les mythes eux-
mêmes. Les sociétés qui se conçoivent comme immuables et ne retiennent rien de leur histoire 
auront une mythologie dont l’axe se situe autrement que dans une société où l’histoire est 
mise au premier plan. Tous les genres, aussi bien les genres littéraires comme le conte, la 
poésie ou le théâtre, que l’histoire ou la philosophie, entretiennent un rapport direct avec les 
mythes qui façonnent les significations dont ils sont porteurs. Dans la civilisation industrielle, 
les récits de la Bible et des Évangiles, mais aussi l’Histoire en général telle qu’elle est utilisée 
dans l’éducation ou pour expliquer ou justifier des choses actuelles, sont des mythes qui ont 
bien ce caractère de récits dont l’intérêt réside dans la cohérence qu’on y suppose et le crédit 
qu’on leur accorde. Il est probable que la fonction des mythes puisse être assumée non 
seulement par des récits se référant nécessairement à un passé supposé réel et façonné d’une 
certaine manière, mais aussi par des modèles axés sur le futur tels qu’en proposent certaines 
philosophies politiques ou, certaines visions scientifiques. L’idée de progrès, par exemple, 
commence déjà à prendre à nos yeux tous les caractères d’un mythe, c’est-à-dire que nous 
nous en dégageons pour lui en substituer d’autres, celui de la relativité peut-être. La science 
elle-même, des qu’on la conçoit comme un tout cohérent et qu’on en tire des modes de 
représentation et de comportement, joue le rôle d’un mythe : ce qu’on appelle la vérité, fût-
elle scientifique, n’est sans doute rien d’autre qu’un effet de signification et la signification 
elle-même le produit des mythes. 
 
 7 Celle qui est donnée dans le premier paragraphe. 



ODG ECE1 - Culture générale – Antiquité  
 
 

 25 

 
 
TEXTE N° 5 : Roland BARTHES, Mythologies, 1957. 
 
 Naturellement, ce n’est pas n’importe quelle parole : il faut au langage des conditions 
particulières pour devenir mythe, on va les voir à l’instant. Mais ce qu’il faut poser fortement 
dès le début, c’est que le mythe est un système de communication, c’est un message. On voit 
par là que le mythe ne saurait être un objet, un concept, ou une idée ; c’est un mode de 
signification, c’est une forme. Il faudra plus tard poser à cette forme des limites historiques, 
des conditions d’emploi, réinvestir en elle la société : cela n’empêche pas qu’il faut d’abord la 
décrire comme forme. 
 On voit qu’il serait tout à fait illusoire de prétendre à une discrimination substantielle 
entre les objets mythiques : puisque le mythe est une parole, tout peut être mythe, qui est 
justiciable d’un discours. Le mythe ne se définit pas par l’objet de son message, mais par la 
façon dont il le profère : il y a des limites formelles au mythe, il n’y en a pas de substantielles. 
Tout peut donc être mythe ? Oui, je le crois, car l’univers est infiniment suggestif. Chaque 
objet du monde peut passer d’une existence fermée, muette, à un état oral, ouvert à 
l’appropriation de la société, car aucune loi, naturelle ou non, n’interdit de parler des choses. 
Un arbre est un arbre. Oui, sans doute. Mais un arbre dit par Minou Drouet1, ce n’est déjà plus 
tout à fait un arbre, c’est un arbre décoré, adapté à une certaine consommation, investi de 
complaisances littéraires, de révoltes, d’images, bref d’un usage social qui s’ajoute à la pure 
matière. 
 Évidemment, tout n’est pas dit en même temps : certains objets deviennent proie de la 
parole mythique pendant un moment, puis ils disparaissent, d’autres prennent leur place, 
accèdent au mythe. Y a-t-il des objets fatalement suggestifs, comme Baudelaire le disait de la 
Femme ? Sûrement pas : on peut concevoir des mythes très anciens, il n’y en a pas d’éternels 
; car c’est l’histoire humaine qui fait passer le réel à l’état de parole, c’est elle et elle seule qui 
règle la vie et la mort du langage mythique. Lointaine ou non, la mythologie ne peut avoir 
qu’un fondement historique, car le mythe est une parole choisie par l’histoire : il ne saurait 
surgir de la « nature » des choses. 
 Cette parole est un message. Elle peut donc être bien autre chose qu’orale ; elle peut 
être formée d’écritures ou de représentations : le discours écrit, mais aussi la photographie, le 
cinéma, le reportage, le sport, les spectacles, la publicité, tout cela peut servir de support à la 
parole mythique. Le mythe ne peut se définir ni par son objet, ni par sa matière, car n’importe 
quelle matière peut être dotée arbitrairement de signification : la flèche que l’on apporte pour 
signifier un défi est elle aussi une parole. Sans doute, dans l’ordre de la perception, l’image et 
l’écriture, par exemple, ne sollicitent pas le même type de conscience ; et dans l’image elle-
même, il y a bien des modes de lecture : un schéma se prête à la signification beaucoup plus 
qu’un dessin, une imitation plus qu’un original, une caricature plus qu’un portrait. Mais 
précisément, il ne s’agit déjà plus ici d’un mode théorique de représentation : il s’agit de cette 
image, donnée pour cette signification ; la parole mythique est formée d’une matière déjà 
travaillée en vue d’une communication appropriée : c’est parce que tous les matériaux du 
mythe, qu’ils soient représentatifs ou graphiques, présupposent une conscience signifiante, 
que l’on peut raisonner sur eux indépendamment de leur matière. Cette matière n’est pas 
indifférente : l’image est, certes, plus impérative que l’écriture, elle impose la signification 
d’un coup, sans l’analyser, sans la disperser. Mais ceci n’est plus une différence constitutive. 
L’image devient une écriture, dès l’instant qu’elle est significative : comme l’écriture, elle 
appelle une lexis2. 
 On entendra donc ici, désormais, par langage, discours, parole, etc., toute unité ou 
toute synthèse significative, qu’elle soit verbale ou visuelle : une photographie sera pour nous 



ODG ECE1 - Culture générale – Antiquité  
 
 

 26 

parole au même titre qu’un article de journal ; les objets eux-mêmes pourront devenir parole, 
s’ils signifient quelque chose. Cette façon générique de concevoir le langage est d’ailleurs 
justifiée par l’histoire même des écritures : bien avant l’invention de notre alphabet, des objets 
comme le kipou3 inca, ou des dessins comme les pictogrammes ont été des paroles régulières. 
Ceci ne veut pas dire qu’on doive traiter la parole mythique comme la langue : à vrai dire, le 
mythe relève d’une science générale extensive à la linguistique, et qui est la sémiologie. 
 
 1 Très jeune poétesse française dont les textes furent à l’époque où écrit R. Barthes mis en 
cause par la critique qui considérait qu’une enfant ne pouvait les avoir écrits. 
2 Énoncé considéré indépendamment de la vérité ou de la fausseté de son contenu sémantique. 
Pour R. Barthes, le mythe n’est ni vrai ni faux, il est signifiant. 
3 Instrument de mesure inca, fait de cordelettes colorées, tressées et nouées. 
 
 
TEXTE N° 6 : Claude LEVI-STRAUSS, entretien avec Roger-Pol Droit, « Le Monde », 
octobre 1991. 
 
Les sciences de la nature, qui construisent des modèles mathématiques et conduisent des 
expérimentations, paraissent avoir nettement rompu, de longue date, avec toute forme de 
mythologie. Or, dans l’introduction à Histoire de lynx, que vous venez de publier, vous 
écrivez : « De la façon la moins attendue, c’est le dialogue avec la science qui rend la pensée 
mythique à nouveau actuelle. » Quel sens a cette remarque ? 
 
 – Je n’ai jamais voulu dire ni insinuer que la pensée scientifique moderne rejoignait la 
mythologie. Je voulais simplement souligner que, pour nous qui ne sommes ni des 
astrophysiciens ni des biologistes, le monde que nous laissent entrevoir les scientifiques 
d’aujourd’hui est aussi incompréhensible, et peut-être même bien davantage, que celui que 
décrivaient les mythes. 
Ce n’est donc pas le travail des savants eux-mêmes qui est en cause. C’est l’infirmité de 
l’homme de la rue – c’est-à-dire de nous tous, ou peu s’en faut – face aux connaissances 
positives élaborées actuellement par les sciences. Le fossé se creuse irrémédiablement entre 
des équations que nous sommes incapables de comprendre et la perception quotidienne que 
nous avons du monde. 
Sans vouloir confondre science et mythologie, ni même les rapprocher, j’ai tenté de dire 
qu’un écart de plus en plus considérable s’est creusé entre les connaissances en expansion de 
la physique ou de la biologie et les pouvoirs étriqués de l’imagination. Du coup, pour essayer 
de nous expliquer ce qu’ils font, les savants doivent recourir à des apologues, à des récits, qui 
restaurent, à l’usage du profane, de vieux modes de pensée. 
Cette réutilisation inattendue de la pensée mythique est destinée à servir de médiation entre 
les découvertes des scientifiques et l’homme de la rue, incapable de comprendre de telles 
découvertes de l’intérieur et réduit, par là même, à les apercevoir seulement sous la forme 
d’un monde imaginaire paradoxal, étrange et déroutant, qui présente à ses yeux les mêmes 
propriétés que celui des mythes. 
 
– Est-ce seulement à l’intention des non scientifiques que sont construites ces représentations 
qui ressemblent à des mythes ? Ne pourrait-on pas dire que la physique quantique et ses 
paradoxes, au les cosmologies actuelles, avec le big-bang, conduisent les scientifiques à 
élaborer des récits imaginaires à leur propre usage ? 
 



ODG ECE1 - Culture générale – Antiquité  
 
 

 27 

– C’est parfois le cas. J’y fais d’ailleurs allusion dans cet avant-propos à Histoire de lynx, en 
soulignant au passage que le savant consent à restaurer de vieux modes de pensée pour notre 
usage, et parfois regrettablement pour le sien… 
 
– Regrettablement, ou bien nécessairement ? 
 
– Je ne sais pas. Le fait est que certains physiciens vont, sur ce point, beaucoup plus loin que 
je ne l’oserais. Voyez, par exemple, Niels Bohr, l’un des « pères fondateurs » de la physique 
quantique. Il va jusqu’à dire que, pour approcher le monde quantique, le langage de la logique 
et de la raison n’est plus approprié, et qu’il convient d’emprunter à celui de la psychologie ou 
à celui de l’art. 
 
Bohr nous fait trop d’honneur. Sous un certain angle, c’est peut-être vrai. Mais, vue sous un 
autre angle, la réalité physique prend la forme d’équations mathématiques qui sont vérifiables 
ou réfutables : cela, nous ne l’avons pas et ne I’aurons sans doute jamais. 
 
– Ce qui vaut pour les sciences dites dures ne saurait valoir un jour pour les sciences 
humaines ? 
 
– Les « sciences humaines » ne sont des sciences que par une flatteuse imposture. Elles se 
heurtent à une limite infranchissable, car les réalités qu’elles aspirent à connaître sont du 
même ordre de complexité que les moyens intellectuels qu’elles mettent en oeuvre. De ce fait, 
elles sont et seront toujours incapables de maîtriser leur objet. 
 
Jusqu’au XIXe siècle au moins, la chance des sciences « dures » a été que leurs objets furent 
considérés comme moins complexes que les moyens dont l’esprit dispose pour les étudier. La 
physique quantique est en train de nous apprendre que cela n’est plus vrai et qu’à cet égard 
une convergence apparaît entre les différentes sciences (ou prétendues telles). C’est ainsi, me 
semble-t-il, qu’il faut entendre les propos de Niels Bohr. Seulement, même si les réalités 
dernières du monde physique sont inconnaissables, le physicien parvient à découvrir entre 
elles des rapports exprimables en termes mathématiques, et dont des expériences lui 
permettent de démontrer l’exactitude. 
 
Pour nous autres des sciences humaines, ces expériences sont hors de portée. Aussi, quand 
nous nous efforçons – et c’est ici le sens de l’entreprise structuraliste – de substituer, à la 
connaissance illusoire de réalités impénétrables, la connaissance – possible, celle-ci – des 
relations qui les unissent, nous en sommes réduits aux tentatives maladroites et aux 
balbutiements. 
 
– De volumineux balbutiements, toutefois ! 
 
– On écrivit au Moyen Âge d’énormes traités, qui ne sont que balbutiements au regard de la 
science contemporaine. Nous en sommes toujours là. 
 
– Est-ce ainsi que vous considérez l’oeuvre que vous avez bâtie au cours d’un demi-siècle de 
travail ? 
 
– Par rapport à ce que font les sciences « dure », très certainement. Par rapport à ce que fait 
généralement l’anthropologie, je pense que cela marche un peu mieux, provisoirement. Dans 
dix ou vingt ans, ou dans un siècle, on trouvera quelque chose qui marchera un peu mieux 



ODG ECE1 - Culture générale – Antiquité  
 
 

 28 

encore que ce que j’ai essayé de faire. Et ainsi de suite, indéfiniment. Mais il n’y aura jamais 
de terme. 
 
Si quelque chose se dégage, je l’espère, des pages finales d’Histoire de lynx – peut-être mon 
dernier livre –, c’est que tour l’effort que j’ai accompli s’arrête au seuil de terres inconnues. 
Même dans les domaines restreints sur lesquels je me suis évertué à travailler pendant 
cinquante ans, je suis tout à fait conscient qu’il y a des choses qui échappent et échapperont 
probablement toujours à notre compréhension. 
Cela me paraît valoir pour toute forme de connaissance : plus le savoir pro-gresse, plus il 
comprend pourquoi il ne peut aboutir. Chaque fois que nous avons le sentiment d’avoir fait un 
certain progrès dans la connaissance, nous voyons qu’il suscite d’autres problèmes, et que le 
progrès suivant sera encore plus difficile. En avançant, la connaissance se convainc de son 
infirmité. 
 
 
 
 
Pour prolonger, des extraits plus long des textes de Mircea Eliade et Roland Barthes 
 
Mircea Eliade, Aspects du mythe, Paris, Gallimard, 1963 



ODG ECE1 - Culture générale – Antiquité  
 
 

 29 
 



ODG ECE1 - Culture générale – Antiquité  
 
 

 30 

 



ODG ECE1 - Culture générale – Antiquité  
 
 

 31 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  



ODG ECE1 - Culture générale – Antiquité  
 
 

 32 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ODG ECE1 - Culture générale – Antiquité  
 
 

 33 

 



ODG ECE1 - Culture générale – Antiquité  
 
 

 34 

 



ODG ECE1 - Culture générale – Antiquité  
 
 

 35 

 



ODG ECE1 - Culture générale – Antiquité  
 
 

 36 

des sociétés archaïques et traditionnelles, et elle nous retiendra plus loin. 

 

Roland Barthes, Mythologies, Paris, Seuil, 1957, p. 182-190. 

 

 
 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  



ODG ECE1 - Culture générale – Antiquité  
 
 

 37 

 
 
 



ODG ECE1 - Culture générale – Antiquité  
 
 

 38 

 
 
 
 

 
 



ODG ECE1 - Culture générale – Antiquité  
 
 

 39 

 



ODG ECE1 - Culture générale – Antiquité  
 
 

 40 

 
 
 
 



ODG ECE1 - Culture générale – Antiquité  
 
 

 41 

 

 



ODG ECE1 - Culture générale – Antiquité  
 
 

 42 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 



ODG ECE1 - Culture générale – Antiquité  
 
 

 43 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
le mythe a effectivement une double fonction : il désigne et il notifie, il fait comprendre et il 
impose. 


